Marilel Ped/w}a Villiseva

Ml FILOSOFA
DE CONFIANZA









MI FILOSOFA DE CONFIANZA

Coleccion
Mujer, Feminismo y Liderazgo Politico



morend Noujenea,

Ciudad de Méxicc

d: éxico

Comité Ejecutivo Estatal morena, Ciudad de México

Delegado en funciones de presidente
Héctor Ulises Garcia Nieto

Secretaria Estatal de Mujeres morena,
Ciudad de México

Secretaria
Guadalupe Juarez Hernandez



MI FILOSOFA DE CONFIANZA

Maribel Pedroza Villanueva



Mi filésofa de confianza,
Maribel Pedroza Villanueva

Coordinacion editorial
Virginia Barrera Rodriguez

Cuidado editorial
David Moreno Soto

Diserio y formacion
Irene Alvarado

Diserio de portada
Laura Edith Rodriguez Martinez
Virginia Barrera Rodriguez



INDICE

Introduccién

Simone de Beauvoir

Rosario Castellanos

Graciela Hierro Pérez Castro
Silvia Federici

Judith Butler

13

27

39

57

73






INTRODUCCION

La filosofia es un campo del conocimiento que por muchos
afios ha sido desarrollada por hombres, si revisamos la
bibliografia sobre pensamiento filoséfico, sin duda vamos
a encontrar listas interminables donde parece que sdlo
un género ha construido el espacio conceptual de catego-
rias y el imaginario colectivo a través de sus ideas. Si ha-
cemos un esfuerzo de busqueda maés exhaustivo, es ahi
donde vamos encontrando diversas escritoras que nos
muestran que las mujeres también formamos parte de la
construccién de reflexiones y somos parte del desarrollo
del pensamiento de la humanidad.

,Qué pasaba entonces en aquellas realidades?, ;por
qué sblo eran pocas las mujeres a quienes se les podia
llamar filésofas?, jqué tipo de mujeres eran las que po-
dian alcanzar esos espacios? Muchas respuestas a estas
interrogantes las podemos encontrar justo en los libros y
trabajos de investigacion y reflexién de las mujeres filoso-
fas. Mujeres que se atrevieron a desafiar aquellos espa-
cios tan cerrados, y que, con sus trabajos, nos muestran
cudles eran las dificultades que enfrentaban, asi como las
reflexiones que les suscitaban las realidades en que cons-
truyeron sus pensamientos.

La filosofia es un espacio de reflexién que, como dijera
Hegel, requiere la paciencia del concepto, exige un ejerci-
cio de reflexién constante que nos puede ofrecer un sinfin
de oportunidades para comprender la realidad que nos
rodea, nos permite darle significado, construir categorias
de analisis y poder encontrar caminos de respuestas a
las diversas interrogantes que acompanan a la humani-
dad. Sin embargo, la filosofia descrita s6lo de esta mane-



10

ra, pareciera que se encuentra en un campo inalcanzable
para la mayoria de las personas, justamente como un
espacio de reflexidon que en apariencia s6lo unos cuantos
pueden alcanzar.

Los filésofos helenistas decian que cada libro que
llegaba a nuestras manos era un ejercicio espiritual de
reflexion que hacian los y las autoras para comunicar-
se con la humanidad. En ese sentido, las reflexiones de
las mujeres que forman parte de este trabajo nos hablan
a través de su pensamiento, del ejercicio espiritual que
hacian al reflexionar sobre sus contextos y su realidad,
para deconstruir las categorias que se utilizaban para
explicarlos y que, muchas veces, no daban respuesta a
sus interrogantes.

Las reflexiones de las mujeres filésofas de este traba-
jo reflejan el esfuerzo del itinerario de su pensamiento,
que ademas de introducirse en el mundo de la filosofia,
lo hacian y hacen también a partir de la reconfiguracién
de sus identidades y del lugar que ocupan en el mundo.

Entre feminismo, teoria politica, participacién de las
mujeres, activismo, poesia, performatividad del género,
existencialismo, posestructuralismo, analisis y critica
al marxismo y muchas mas reflexiones, es que gira el
presente trabajo, dejandonos ver que las mujeres que se
asumen como tales y las que se definen con otra identi-
dad han marcado la historia de la humanidad a través
de sus pensamientos.

Difundir y recopilar el conocimiento de diversas fil6-
sofas mexicanas e internacionales de manera accesible,
tiene la intencién de que las mujeres puedan tener un
acercamiento a su pensamiento y reflexiones. De esta
forma, se pretende que reconozcan los diversos escena-
rios donde surgen sus ideas y les pueda servir como he-
rramienta para comprender la significacién de sus apor-



11

taciones y retomar los elementos que consideren utiles
para su empoderamiento.

Reivindicar las aportaciones que han realizado mu-
chas mujeres y que permanecian invisibilizadas a lo lar-
go de la historia, permite que sus ideas contribuyan a la
construccién de reflexiones para que las mujeres puedan
realizar el andlisis de su realidad y sus contextos pro-
pios, construyendo asi sus estrategias de lucha y partici-
pacién politica.






SIMONE DE BEAUVOIR

Mi nombre es Simone Lucie Ernestine Marie Bertrand
de Beauvoir y corria el anio de 1908 en Paris, Francia,
cuando naci. Mi familia era una familia acomodada en
mi pais y aunque el mundo se estaba enfrentando a la
primera guerra mundial, parecia por momentos que eso
desaparecia, que no pertenecia a mi realidad, escasas
veces escuché una conversacién sobre eso en mi presen-
cia. Creci contemplando a muchas figuras masculinas en
mi entorno, de alguna forma la admiracién familiar se
centraba en sus grandes logros, en las grandes hazanas
que realizaban y exponian en las reuniones familiares. A
pesar de siempre representar una fuerte influencia, mi
nifez estuvo marcada siempre por una contradiccién ex-
trafa, ya que mi padre consideraba que era muy distinta
a las otras mujeres de mi familia, decia constantemente
que yo pensaba como hombre, y que incluso parecia un
hombre. Eso por supuesto a mi madre le causaba una
enorme afliccién ya que su papel siempre habia sido re-
legado por mi padre y por momentos no sabia como diri-
girse a mi. Ello marcd, sin duda, parte de mis reflexiones
y mi interés por escribir algiin dia cudl seria entonces el
papel de las mujeres en la sociedad. Y aunque confieso
que en un principio me lo habia impuesto con un mero
interés personal, llegd un momento en que dejé de pen-
sar en lo individual y queria escribir sobre el papel de las
mujeres en la sociedad.

Mi madre desafortunadamente no fue un ejemplo a
seguir en esta tarea, y aunque gran parte de mi nifez
estuvo acompanada por ella y por una fuerte influencia
religiosa que inculcdé en mi, el influjo del pensamiento
ateo de mi padre me alej6 del tnico lazo que me hacia

13



14

coincidir con mi madre. A partir de ahi mi interés por el
conocimiento, las letras y la filosofia comienzan a tomar
impulso en mi vida, por lo que elijo convertirme en pro-
fesora. Me decido a entrar a la universidad y me gradto
en letras, fui aceptada para ser profesora de filosofia en
la universidad en 1929, siendo una de las mujeres mas
jévenes en realizarlo en Francia.

En este mismo afo conozco a quien sera mi pareja
por el resto de mi vida, Jean-Paul Sartre, coincidiamos
en reflexiones filoséficas y, aunque en ocasiones habia
discrepancias, éstas nos servian para hacer crecer nues-
tra reflexion y conocimiento. Nuestra forma de pensar y
vivir el amor les resultaba un tanto extrana a las perso-
nas, ya que el apego comun de las parejas no era parte
de nuestro vivir cotidiano, la libertad de elegir y de estar
fue nuestra propia construccién revolucionaria, una for-
ma de revelarnos por sobre las imposiciones comunes del
amor. Para las personas éramos una pareja muy abier-
ta, no concebian la idea de que no nos guarddramos esa
fidelidad inquebrantable que solian prometerse los ena-
morados, soliamos permitirnos de manera consensuada
encuentros con otras personas, tal vez lo tinico permitido
era la promesa de no dejar de amarnos, aunque en ese
momento no podiamos estar seguros que esa promesa se-
ria para siempre.

La visién de la mujer comin era la consagrada a su
matrimonio y a su unico dueno, y yo literalmente era
una mujer libre, libre de sentir, de estar, de elegir y eso
por supuesto no era muy bien visto para mi condicién
de mujer. Muchos incluso llegaron a pensar que era una
imposicién méas del poder masculino sobre mi persona,
una mujer actuando como lo hacia un hombre; por mo-
mentos volvia a recordar aquellas viejas palabras que mi
padre me decia, /seria acaso entonces que si salias del



15

molde impuesto socialmente a las mujeres nuestra Ginica
opcidn era parecer hombres?

He de confesar que mi interés en escribir sobre el
existencialismo me convencia de que la diferencia fisiold-
gica no determinaba el devenir del ser, tal vez por eso mi
empeno en hablar y reflexionar sobre lo que nos definia
como mujeres. Siempre pareciamos ausentes, parecia-
mos ser lo otro de lo original, ser lo otro en relacién al
verdadero ser, lo segundo, lo que tenia que esperar para
ser, /es que acaso nuestra propia conciencia de si no po-
dia develar nuestro ser? Pues asi es, asi es como el mun-
do se emperfiaba en hacer parecer que no debiamos ser,
siempre negandonos, es por ello que me di cuenta que
este mundo, asi como lo habian construido, necesitaba
de mi, necesitaba negarme constantemente para poder
ser lo que decia ser. Es asi como comprendi que su tinica
manera de poder decir que eran algo, era por medio de
imponer su poder sobre mi, sobre nosotras: nos invisibi-
lizaban, nos escondian en las sombras para que el predo-
minio de aquello que creian superior pudiera sentir que
tenia el control.

“No se nace mujer, se llega a serlo”, pensamiento que
me llevé a escribir El segundo sexo. Nace justamente de
pensar si mi existencia ya se veia afectada desde el mis-
mo momento de haber nacido con un cuerpo de mujer,
;es que acaso habia nacido con una especie de tatuaje
o marca en la piel que definia lo que tenia que ser y
no podia cambiarlo? Tal parecia que el mundo me decia
que si, que habia decisiones que no dependian de mi, que
para ser mujer debia cumplir con cada una de las cosas
que me decian debia hacer, como una especie de requi-
sitos que debia cumplir. Pero justo ahi es donde volvi
de nuevo a mi infancia, si mi padre decia que pensaba
como hombre, entonces habia vivido enganada todo este
tiempo, como es que podia pensar lo que pensaba siendo



16

mujer, inevitable confusién en la que me encontraba. Tal
vez mi padre siempre estuvo equivocado, tal vez las mu-
jeres podiamos ser algo mas que aquello que nos decian
que podiamos ser, quiza llegar a ser mujer dependia de
algo mas que s6lo aquello que nos permitian ser, tal vez
ser mujer era aquello que nosotras construimos, quiza
nunca pareci un hombre y siempre fui la mujer que se
negaban a ver.

Muchas podian llamar feminismo a mi forma de pen-
sar, podria parecer que intentaba reivindicar el papel de
las mujeres en la sociedad, sin embargo, yo tenia pri-
mero una deuda pendiente conmigo misma, una deuda
que tenia que ser saldada, tenia que poder reconstruir-
me como algo mas que lo no esencial que siempre me
dijeron que era. La pasion por mi libertad fue el impulso
que guié mis escritos y publicaciones, mi decepcion ante
los escenarios religiosos me hizo pensar en la inmorta-
lidad a través de las letras y de lo que podia trascender
el tiempo, por medio de lo que podia transmitir en mis
libros y del conocimiento que era capaz de compartir.

Con el tiempo comprendi que muchas de mis reflexio-
nes podian aportar a la construccién del movimiento
feminista que, aunque en mi época no estaba bien de-
finido, serviria como uno de los pilares y cimientos que
aportaria mucho para su argumentacién. Muchas de mis
obras en adelante seguirian siendo objeto de reflexiones
y se tomarian como base para elaborar politicas de igual-
dad para la sociedad, incluso se creara anos después un
premio llamado Simone de Beauvoir por la libertad de
las mujeres.

La idea de trabajar sobre los derechos de las mujeres
y reivindicarlos me llev) a reflexionar y escribir sobre
el derecho que tenemos para decidir sobre nuestra vida
y nuestros cuerpos, algo que histéricamente siempre se
nos ha negado, escribo en El segundo sexo: “es preciso



17

subrayar una vez méas que las mujeres nunca han cons-
tituido jamas una sociedad auténoma y cerrada; estan
integradas en la colectividad regida por los varones y en
la cual ocupan una posicién subordinada” (2017: 587).
Es por ello que dediqué parte de mi tiempo a escribir
sobre el derecho que tenemos las mujeres sobre nuestros
cuerpos, el derecho que tenemos a decidir y a formar so-
ciedades donde seamos mas libres.

Poco a poco el feminismo fue tomando mas fuerza en
mi vida, muchas aportaciones seguian la intenciéon de
reivindicar la “conciencia feminista”, este derecho de in-
dependencia y libertad. Por ello participe en distintos
movimientos en relacién a la defensa al derecho al voto
de las mujeres, a que socialmente se respetara nuestro
derecho a participar en la toma de decisiones politicas
en nuestro pais.

Aunque a lo largo de mi vida fui criticada por mu-
cho tiempo por mi forma de hacer de mi pensamiento
reflexivo mi modo de vida, por hacer de mi forma de
amar un acto de libertad y revolucién, y por construir-
me libre de decidir, todo ello fue mi manera de mostrar-
le al mundo que nosotras las mujeres somos duenas y
constructoras de nuestros propios destinos y de nuestro
propio concepto de mujer.

BioGraria

Simone de Beauvoir nace en Paris [el] 9 de enero de 1908 en
el seno de la burguesia francesa. Sus padres fueron Georges
Bertrand de Beauvoir, abogado, y Francoise Brasseur. Dos
anos méas tarde nace su hermana Hélene. El padre, ateo,
la anim6 desde nifa a familiarizarse con las grandes obras
maestras de la literatura y a escribir. Durante los anos de



18

su infancia, Simone vive una fe ardiente, transmitida por
su madre, de la que, sin embargo, se alejara gradualmente
hasta que, a la edad de 14 afos, acabara decidiendo que
Dios simplemente no existe. [...] Debido a un revés econé-
mico familiar, el padre no pudo procurarles una dote ni a
ella ni [a] su hermana. Sin embargo, ya hacia los 16 afos
la joven Simone decide que quiere trabajar y convertirse
en profesora. Acude al Instituto Désir (Deseo), donde co-
noce a Elizabeth Mabille, apodada Zaza, con quien la uni-
rda una muy profundisima amistad. Zaza morira en 1929,
al parecer victima de una meningitis, aunque De Beauvoir
deja entrever que su muerte se debi6 a la lucha extenuante
que tuvo que sostener con su familia por culpa de un matri-
monio al que se oponian. Lo ocurrido con su amiga tendra
un fuerte impacto en ella y alimentara su critica al estilo
de vida del ambiente en el que se mueve y hacia su actitud
frente a la mujer.

En 1926, mientras prepara los exdmenes para entrar
en la universidad, se asocia al movimiento socialista. En
la Sorbona, asiste a los cursos de literatura y de filosofia, y
en esos anos conoce y frecuenta a Merleau Ponty, Paul Ni-
zan, Claude Levi-Strauss, Raymond Aron. En 1929 obtiene
el titulo en letras y la habilitacion como profesor agrega-
do (la agrégation) en filosofia [...]. Ese mismo afio conoce
a Jean-Paul Sartre, con quien permanecera ligada de por
vida, tanto sentimental como intelectualmente. Nunca se
casaron y mantuvieron un ligamen declaradamente abierto
a las relaciones con terceros. De hecho, a lo largo de los
afios ambos tuvieron diversas aventuras y Simone mantuvo
relaciones tanto con mujeres como con hombres. En sus tex-
tos, asi como en diversas entrevistas, nunca hace mencién
de sus relaciones con mujeres, aunque si habla de ellas en
algunas cartas a Sartre y en su diario, anotado y publica-
do péstumamente por su hija adoptiva, Sylvie Le Bon de
Beauvoir (Journal de guerre: septembre 1939-janvier 1941
(Diario de guerra: septiembre de 1939-enero de 1941)).



19

A partir de 1931 se dedica a la ensefianza primero en
Marsella, luego en Rouen, y, finalmente, a partir de 1936,
en Paris en el Liceo Moliére. En 1943 abandona ese trabajo
y decide dedicarse por entero a la escritura. Ese mismo afio
publica su primera novela L’invitée (La invitada), una na-
rracién de inspiracion autobiografica que refleja la compli-
cada relacién a tres bandas entre Sartre, la misma Simone
y una joven estudiante de origen ruso, Olga Kosakiewicz.
La novela combina en una sola persona a Olga y a su her-
mana Wanda.

Al afio siguiente, aparece Le Sang des autres (La sangre
de los otros), en la que debate la cuestiéon de la responsabi-
lidad de un intelectual en tiempos de guerra. Siempre re-
flexionando sobre la guerra y la resistencia, en 1946 publica
su tercera novela Tous le hommes sont mortels (Todos los
hombres son mortales), que dedica a Sartre. En el periodo
de la ocupacién escribe también su tnica obra de teatro Les
bouches inutiles (Las bocas intitiles), puesta en escena en
octubre de 1945 en el Théatre des Carrefours de Paris.

Inmediatamente después de acabar la guerra mundial
aparecen sus primeros ensayos filosoficos: “Pyrrhus et Ci-
néas” (trad. al espafnol como “;Para qué la accion?”) en el
44, “Idéalisme moral et réalisme politique”, “L’existentia-
lisme et la sagesse des Nations” (“El existencialismo y la
sabiduria popular”), “Oeil pour oeil” (“Ojo por 0jo”) en el 45,
“Littérature et métaphysique” en el 46 y “Pour une moral de
Pambiguité” (“Para una moral de la ambigiiedad”) en el 47.

En 1944, junto con otros intelectuales —Jean-Paul Sar-
tre, Raymond Aron, Michel Leiris, Maurice Merleau-Pon-
ty, Albert Ollivier y Jean Paulhan— funda [...] Les Temps
Modernes (Tiempos modernos), una revista cercana al
Partido Comunista y medio de expresion del pensamiento
existencial.



20

Entre enero y mayo de 1947 se encuentra en los Esta-
dos Unidos para una serie de conferencias, al término de
las cuales, un ano mas tarde, publica L’Amérique au jour
le jour (América dia a dia). En Estados Unidos conoce al
escritor Nelson Algren, con quien mantiene una relacion
sentimental (cuya historia estd recogida y narrada, ademas
de en su autobiografia, en la novela Les mandarins). En
ese mismo ano aparecen los dos volimenes de Le deuxiéme
sexe (El segundo sexo), que provoca escandalo y un animado
debate incluso en la laicisima Francia.

En la primera mitad de los afios cincuenta realiza nu-
merosos viajes tanto por Francia como por el extranjero
dando conferencias y clases; después de un viaje a China
publica La longue Marche (La larga marcha), comenzado
en el 55 y dado a la imprenta en el 57. En 1954 publica
Les mandarines (Los mandarines), su principal novela, que
gano el Prix Goncourt. Su producciéon filoséfica continta a
un buen ritmo y en Les Temps Modernes aparecen varios
ensayos a lo largo de los afios, entre los cuales destaca el es-
tudio sobre “Sade, Faut-il briler Sade?” (“;Hay que quemar
a Sade?”) de 1955.

Muy atenta a la politica internacional, en 1956 firma el
manifiesto contra la invasién soviética a Hungria; cuando
en 1958 la guerra de Argelia abre un segundo frente de he-
cho directamente en Francia, De Beauvoir toma partido de
manera abierta a favor de la independencia argelina: junto
con muchos otros intelectuales firma el “Manifiesto de los
1217, en el que se afirma que el colonialismo es un sistema
de opresién y que la que se encuentra en curso es una gue-
rra de independencia legitima por parte de los argelinos.
En 1960 visita Cuba, donde junto con Sartre, se entrevista
varias veces con el “Che” Guevara.



21

rid=39952804.

En 1964 muere su madre: Simone cuenta sus ultimos
dias en Une mort tres douce (Una muerte muy dulce). Su
continua actividad literaria se entremezcla con largos via-
jes por la Urss, Egipto, Japdn, Israel. En el 66 y el 67 apare-
cen dos nuevas novelas, Les belles images (Las bellas imd-
genes) y La femme rompue (La mujer rota). 1968 es un ano
rico en acontecimientos de importancia histérica. Simone
apoya el inicio de la revuelta estudiantil y condena la inva-
sién a Checoslovaquia: a pesar de su cercania al marxismo,
nunca se unié formalmente al Partido Comunista, del cual,



22

a partir de ese momento, y junto con Sartre, toma expresa-
mente distancia. Los afios setenta la encuentran cada vez
mas comprometida con la problematica de la situacion de
las mujeres, asi como posicionada a favor del aborto e in-
volucrada en cuestiones de actualidad como la disidencia
soviética, Chile y el conflicto arabe-israeli. Son afios en los
que se dedica también a examinar la cuestién de la vejez,
comenzando por el voluminoso estudio publicado sobre el
tema en 1970, La vieillesse (La vejez). En 1972 cierra el ci-
clo de cuatro volimenes autobiograficos iniciados casi 15
anios antes: Mémoires d’une jeune rangée (Memorias de una
joven formal, 1958, La force des choses (Necesariamente,
1963), La force de l'dge (La plenitud de la vida, 1960) y Tout
compte fait (En conjunto, 1972).

En 1980 muere Sartre. Al ano siguiente, publica La
cérémonie des adieux (La ceremonia del adids), en el que
recuerda su relaciéon y narra los ultimos meses de vida
del pensador francés, ya profundamente afectado por la
enfermedad.

De Beauvoir muere el 14 de abril de 1986 y esta ente-
rrada junto a Sartre en el cementerio de Montparnasse
en Paris.

Tomado de Colombetti (s/a: s/p).



23

EJERCICIO DE REFLEXION

“No se nace mujer,
se llega a serlo”

Simone de Beauvoir

Imagina que escribes un libro que las mujeres van a leer
muchos anos después y que seria tu manera de hacer
que tu pensamiento llegara hasta ellas, si tuvieras que
decirles qué te hace “ser mujer”, ;qué escribirias?




24

Cuestionario para reflexionar sobre las ideas de las
mujeres filésofas

1. Escribe una idea descrita por Simone de Beauvoir que
te haya parecido una contribucion a la lucha de las
mujeres.

2. (De qué manera crees que sus ideas te pueden servir
a ti para tu participacion politica?




25

REFERENCIAS

Colombetti, Elena (s/a), “Simone de Beauvoir”, en Philo-
sophica. Enciclopedia filoséfica online, recuperado el
26 de marzo de 2021, de <https://www.philosophica.
info/archivo/2017/voces/beauvoir/Beauvoir.html>.

De Beauvoir, Simone (2017), El segundo sexo, Juan Gar-
cia Puente (trad.), Debolsillo, México.






ROSARIO CASTELLANOS

Mi nombre es Rosario Castellanos Figueroa y naci en la
Ciudad de México (antes Distrito Federal) el 25 de mayo
de 1925. Mi infancia y parte de mi adolescencia transcu-
rri6 en Comitan, Chiapas; estudié en una escuela publi-
ca, junto a muchos nifios y nifias indigenas que compar-
tian su vida conmigo con toda la alegria y compaferismo
que siempre me arrop6 como si yo nunca hubiera llegado
de otra region. Siempre fui callada pero reflexiva, y aun-
que en ocasiones parecia un poco ausente, me sentia feliz
en mi inocencia, mi presencia siempre la senti como algo
tenue, incluso en muchas ocasiones jugaba con mi herma-
no a que sonidbamos nuestra muerte. Tal vez se debia a
que me gustaba tanto estar conmigo misma que me era
dificil pensar estar tanto con el mundo, aunque mi her-
mano decia que en realidad mi problema era que yo sentia
demasiado las cosas.

Por muchos afios observé la gran desigualdad social
que rodeaba la existencia de mis companeros y compa-
neras de clase, rodeados de condiciones de pobreza y re-
zago, por momentos no comprendia por qué parecia una
tierra alejada de la dignidad. Habia muchas personas
que abusaban de su poder, que abusaban del trabajo de
los nifios y nifias, que tomaban sus esfuerzos por sobre-
vivir y parecia que los echaban por la basura. Pero habia
algo que me causaba mucho més conflicto y es que en
medio de toda esa desigualdad las mujeres eran doble-
mente oprimidas, las mujeres desde pequenas eran obli-
gadas a guardar silencio para dar paso a la voz de los
hombres, las mujeres ni siquiera en los juegos podian
decidir cémo participar, las mujeres pareciamos la exis-
tencia que debian apagar. Es asi como, a pesar de ser

27



28

muy joven, muchas marcas de esos silencios impresos
en mi pensamiento y mi cuerpo me hicieron refugiarme
en la lectura y la escritura, tal vez de forma inconsciente,
pero era un mundo donde mi pensamiento tenia alas, don-
de era libre, donde nadie podia limitar lo que escribia.

Mi madre, padre y hermano murieron muy pronto,
eso acrecentdé mi sentido de ausencia en la vida, asi es
como decido alejarme de aquel espacio que tanto me re-
cordaba a ellos.

Regresé a la Ciudad de México para estudiar en la Fa-
cultad de Filosofia y Letras en la Universidad Nacional
Auténoma de México, a pesar de que las reflexiones filo-
séficas me ayudaron a tener algunas respuestas que por
muchos afios busqué en mi vida, ain permanecia en mi
ese sentimiento de angustia y de alguna forma leer cémo
otros hombres intentaban explicarme el mundo me hacia
sentir ajena a ese conocimiento. Fue entonces que en la
literatura y la poesia encontré mi verdadero espacio, fue
donde encontré ese pedacito de mundo que siempre senti
que me hacia falta, en mis poemas podia expresar mi
sentir, la soledad, la muerte y el amor, parte del reflejo
de mi vida.

Pronto, mi poesia fue una gran sorpresa para el mun-
do de los escritores y poetas, de alguna manera era poco
comun que una mujer pudiera escribir desnudando su
sentir, comunicando su angustia y su dolor, ésos eran
sentimientos que en lo publico estaban casi prohibidos
para las mujeres, sentimientos que debian permanecer
en su interior. Sin embargo, hablar de ello me daba alas,
era despojarme de aquello que parecia sélo vivir dentro
de mi como un fantasma, eran palabras que podian abra-
zar el sentir de otras mujeres donde nos acompanabamos
y reconociamos.

El uso de la palabra me ayudo a escribir de una mane-
ra mas fluida y pude describir aquello que en mi infancia



29

me acompano, pude hablar y hacer una critica social a la
desigualdad que vivian las personas indigenas en nues-
tro pais, eso que parecia ser un marca de nacimiento, una
especie de cruz de la pobreza que debian cargar desde el
momento de habitar este mundo. Asi es como pude escri-
bir Baliin Candn, esperando ser la voz que impulsara la
posibilidad de una vida mejor para ellos.

Ser profesora de la universidad me permitia interac-
tuar con el mundo, tener contacto con lo que parecia tan
lejano, podia observar de cerca la condicién de la mujer
en mi pais, podia observar cémo la cultura nos habia ab-
sorbido relegandonos a repetir lo que hace muchos afos
otras mujeres se habian atrevido a decir, pero que con
el tiempo fue puesto en el olvido. Pensé entonces que
era tiempo de describir nuestro presente, de poder nom-
brar las causas que nos marginaban, de reflexionar sobre
la contradiccién social que nos imponia esta opresion. No
me parecia equitativo que las mujeres tuviéramos que
callar todo el tiempo, que nuestra posibilidad de desarro-
llarnos intelectualmente sélo fuera un privilegio de algu-
nas y que las otras estuvieran condenadas a permanecer
sumidas en la ignorancia de la mano con condiciones de
pobreza, no me parecia justo que nuestros cuerpos nos
fueran ajenos, aun cuando habitaramos en ellos todos
los dias, parecia que no nos pertenecian, que nuestros
cuerpos sOlo deberian servir para las fines de otros y no
para los propios, donde se cumplieran otras voluntades,
1mposiciones y procesos ajenos a nosotras, era momento
de hablar de nuestras particularidades, era momento de
hablar de la mujer mexicana.

Al respecto, escribo en mi libro Sobre cultura feme-
nina, “la esencia de la feminidad radica fundamental-
mente en aspectos negativos: la debilidad del cuerpo,
la torpeza de la mente, en suma la incapacidad para el
trabajo” (2005: 81). Teniamos que reescribir esa historia



30

que siempre nos habia invisibilizado y marginado a vivir
como una existencia negativa, teniamos que hablar de
todo lo que somos capaces de lograr las mujeres.

En 1950 decido escribir Sobre cultura femenina como
tesis de maestria en filosofia, todo un reto para mis tiem-
pos, la realidad era una oposicién constante, donde cho-
caban creencias que me impusieron muchas amarguras,
sumadas a las ya de por si cotidianas en mis letras, el
impulso por imprimir la dignidad en la vida de las mu-
jeres me parecia que debia ser un tema recurrente, un
tema al cual tenian derecho todas las mujeres.

He de contar que mi vida no fue ajena a esa imposi-
cién social, lo cual no sé si fue al final un impulso méas
para escribir sobre esa especie de cadena que me ataba
al mundo terrenal, que de paso se cruzo con el amor que
me jugb una contradiccién mas, de alguna forma me ha-
cia vivir contenida en mi misma, ya que me rodeaba y
por momentos parecia acompanarme, pero en mi interior
a veces sélo lo percibia como un objeto mas, un objeto de
los que ocupaban el espacio habitable y conviviamos en
nombre de aquella palabra llamada amor. Existia una
exigencia constante del eterno cumplimiento que debia
atravesar mi cuerpo, aquella responsabilidad donde la
maternidad era una prueba mas de aprobacién y cumpli-
miento de lo impuesto, como muchas, supongo, no sé si
la busqueda de la maternidad fue pensada para saber si
en ella podia encontrar una especie de pildora tranqui-
lizadora para el mundo que pudiera devolverme un poco
de espacio e intimidad, o algo que calmara su necesidad
de imponerme una realizacién, confieso que sélo queria
encontrar un poco de tranquilidad para poder estar con-
migo misma, pero no lo logré.

Muchas juzgaran mi forma de percibir la materni-
dad como algo que una mujer no debia revelar, pero en



31

mi poema Se habla de Gabriel me atrevo a describir sin
idealizaciones mi sentir, a despojarme de las imposicio-
nes y a hablar desde mis miedos, desde mis insegurida-
des y desde mi verdadero sentir:

SE HABLA DE (GABRIEL

Como todos los huéspedes mi hijo me estorbaba
ocupando un lugar que era mi lugar,
existiendo a deshora,
haciéndome partir en dos cada bocado.

Fea, enferma, aburrida
lo sentia crecer a mis expensas,
robarle su color a mi sangre, anadir
un peso y un volumen clandestinos
a mi modo de estar sobre la tierra.

Su cuerpo me pidié nacer, cederle el paso;
darle un sitio en el mundo,
la provision de tiempo necesaria a su historia.

Consenti. Y por la herida en que partio, por esa
hemorragia de su desprendimiento
se fue también lo ultimo que tuve
de soledad, de yo mirando tras de un vidrio.

Quedé abierta, ofrecida
a las visitaciones, al viento, a la presencia

Castellanos (2017).

La doble condicién de ser mujer y, ademaés, mexicana
imprimia ciertas especificaciones y particularidades a
las mujeres en nuestro pais, escribir sobre ello procuré
en mi la reflexién interna sobre mis propios procesos de



32

vida, pero también aliment6 la necesidad de nombrar
esas causas, de visibilizarlas y compartirlas con otras
mujeres, tenemos la posibilidad de construir nuestra li-
bertad a través de la reflexion sobre nuestro entorno y
tenemos el derecho a poder vivir en condiciones de digni-
dad y poder decidir sobre nuestros propios cuerpos, sabia
que no era un camino facil pero no podiamos seguir guar-
dando silencio.

He de confesar que en mi vida esta revolucién también
tuvo sus costos, episodios de tristeza, de decisiones que
por momentos alimentaban ese sentimiento constante de
vacio en mi, pero si de algo podia estar segura, es que de
alguna forma sentia que ya no le debia nada a la vida,
muchas cosas me habia arrebatado, pero pude tomar de
ella muchas cosas también, y sin duda, sentia que seguir
mis convicciones era mi forma de revelarme ante una cul-
tura de constantes imposiciones sobre las mujeres.

BioGRrAFia

Rosario Castellanos nacié en el Distrito Federal el 25 de
mayo de 1925; muere en Tel Aviv, Israel, el 7 de agosto
de 1974. Dramaturga, ensayista, narradora y poeta. Vivi6
su infancia y adolescencia en Comitan, Chiapas. Obtuvo la
Licenciatura y la Maestria en Filosofia en la unam. Con una
beca del Instituto de Cultura Hispanica realiz6 cursos de
posgrado sobre estética en la Universidad de Madrid. Fue
promotora cultural en el Instituto de Ciencias y Artes en
Tuxtla Gutiérrez, Chiapas; directora de Teatro Guifiol en el
Centro Coordinador Tzeltal-Tzotzil del Instituto Nacional
Indigenista en San Cristébal, Chiapas; directora general de
Informacién y Prensa de la unam (1960-1966); profesora en
la FryL de la unam (1962-1971); embajadora de México en Is-
rael (1971-1974). Tradujo a Emily Dickinson, Paul Claudel



33

y Saint-John Perse. Su novela Balin Candn ha sido tradu-
cida al inglés, francés, aleman, hebreo e italiano. Colabor6
en Excélsior. Becaria Rockefeller en el cmE [Centro Mexi-
cano de Escritores], 1954. Premio Chiapas 1958 por Balin
Candn. Premio Xavier Villaurrutia 1960 por Ciudad real.
Premio Sor Juana Inés de la Cruz 1962 por Oficio de tinie-
blas. Premio Carlos Trouyet de Letras 1967. Premio Elias
Sourasky de Letras 1972.

Tomada de https://www.flickr.com/photos/44124474442 @
N01/157438510



34

Obras publicadas

Cuento: Ciudad real, Universidad Veracruzana (uvv) (Fic-
cién), nam. 17, 1960; Punto de Lectura, 2007. || Los
convidados de agosto, Era, 1964. | | Album de familia,
Joaquin Mortiz (Serie del Volador), 1971; 2012. | | Cuen-
tos de San Cristébal (tomados de Ciudad real; edicién
postuma), Conaculta/Alianza, 1994. | | La muerte del ti-
gre y otros cuentos, Punto de Lectura, 2002. | | Sobre la
cultura femenina (edicién péstuma), Fondo de Cultura
Econémica (rcE) (Letras Mexicanas), 2005. | | Rosario
Castellanos, seleccién y nota introductoria de Nahum
Megged, unam/Direccién de Literatura (Material de Lec-
tura, serie El cuento contempordaneo, nam. 15), 2008.

Ensayo: Juicios sumarios, uv (Cuadernos de la Facultad
de Filosofia y Letras y Ciencias, nim. 35), 1966. | | La
novela mexicana contempordnea y su valor testimonial,
Instituto de la Juventud (Injuve), (Cuadernos de la Ju-
ventud), 1966. | | Mujer que sabe latin..., SEP (SepSeten-
tas, 83), 1973. | | El uso de la palabra, Excélsior (Créni-
cas), 1974. | | El mar y sus pescaditos (edicién péstuma),
SEP, (SepSetentas, 189), 1975.

Epistola: Cartas a Ricardo (edicién pdéstuma), Conaculta
(Memorias Mexicanas), 1994.

Novela: Balun Candn, FcE, Letras Mexicanas, num. 36,
1957; Catedra, 2004. || Oficio de tinieblas, Joaquin
Mortiz, 1962. || Rito de iniciacién (inédita durante
treinta anos), Alfaguara, 1997.

Poesia: Trayectoria del polvo, El Cristal Fugitivo, 1948.
| | Dos poemas, icaro, 1950. | | Presentacion en el tem-
plo, Madrid, 1951; Revista Antolégica, México, 1952.
| | El rescate del mundo, Direccién de Prensa y Turismo
del Estado de Chiapas, 1952. || Poemas: 1953-1955,
Metafora, 1957. | | Al pie de la letra, uv, 1959. | | Salo-
mé y Judith, Jus (Voces Nuevas, nam. 5), 1959. | | Livi-



35

da luz, uNaMm, 1960. | | Materia memorable, unam (Poe-
mas y Ensayos), 1969. | | Poesia no eres tii, obra poética
1948-1971, vck (Letras Mexicanas), 1972. || Rosario
Castellanos, seleccién y nota de Pablo Mora y Pedro Se-
rrano, UNAM/Direccion de Literatura, Material de Lectu-
ra (serie Poesia Moderna, nam. 53), 2009.

Teatro: El eterno femenino: Farsa (ediciéon péstuma), FCE,
Popular, nam. 144, 1975.

Antologia: Mujer de palabras. Articulos rescatados de Rosa-
rio Castellanos (edicién péstuma, tres tomos), Conaculta
(Lecturas Mexicanas), 2006.

Literatura para nifios y jovenes: En un pais remoto, Gobier-
no del Estado de Chiapas/Conaculta-Chiapas, Infantil,
1999.

Biografia tomada de Secretaria de Cultura et al. (2011: s/p).



36

EJERCICIO DE REFLEXION

En el afio de 1950 Rosario Castellanos realizd una tesis
de maestria en donde pretendia describir como eran las
mujeres mexicanas de su época, nos hablé de sus condi-
ciones sociales, culturales, etcétera. Si tuvieras que des-
cribir a las mujeres mexicanas en el presente, ;/qué po-
drias decir de ellas?




37

Cuestionario para reflexionar
sobre las ideas de las mujeres filésofas

1. Escribe una idea descrita por Rosario Castellanos que
te haya parecido una contribucion a la lucha de las
mujeres:

2. /De qué manera crees que sus ideas te pueden servir
para tu participacion politica?




38

REFERENCIAS

Castellanos, Rosario (2017), “Se habla de Gabriel”, en
Palabra virtual. Audio y video en poesia y literatura,
recuperado el 17 de febrero de 2021, de <https://www.
palabravirtual.com/index.php?ir=ver_vozl.php&wi-
d=1926&p=Rosario%20Castellanos&t=Se%20
habla%20de%20Gabriel>.

(2005), Sobre cultura femenina, Fondo de Cul-
tura Econdémica, México.

Instituto Nacional de Bellas Artes y Coordinacién Na-
cional de Literatura (2011), “Castellanos, Rosario
(1925-1974)”, en Coordinacion Nacional de Literatu-
ra, 11 de enero, recuperado el 17 de febrero de 2021,
de <https://literatura.inba.gob.mx/ciudad-de-mexico/
3850-castellanos-rosario.html>.

Secretaria de Cultura (2019), “Rosario Castellanos o el
feminismo a la mexicana”, en Secretaria de Cultura, 6
de agosto, recuperado el 26 de marzo de 2021, de <ht-
tps://www.gob.mx/cultura/es/articulos/rosario-caste-
llanos-o-el-feminismo-a-la-mexicana?idiom=es>.



GRACIELA HIERRO PEREZ CASTRO

Mi nombre es Graciela Hierro Pérez Castro, naci en la
Ciudad de México (antes Distrito Federal) en 1928, la
mayor parte de mi infancia fui una nifia muy callada,
muy metida en mis propios pensamientos, regularmen-
te con mucho temor de lo que me rodeaba, siempre te-
merosa de que mi madre y mi padre me reganaran por
expresar lo que pensaba. Solia hablar con mis munecas,
supongo que a ellas si podia contarles mis pensamien-
tos, mi madre solia decirme que parecia una “mosquita
muerta” peor que un hombre, me repetia, en esos mo-
mentos no podia comprenderlo, pero siempre supuse que
era algo malo, ser mujer y parecer hombre me hacia pen-
sar que en realidad no era mujer.

En un mundo educado y creado para hombres yo lle-
gué a pensar que era hombre, porque toda la instruccién
que recibia siempre era en lenguaje masculino, siempre
parecia estar dirigida sélo a ellos. Recuerdo que un dia
en una reunién familiar mi padre pregunt6 a todos los
hermanos, incluida yo, qué queriamos estudiar, yo con-
testé que queria estudiar medicina y me dijo que yo no
necesitaba estudiar porque yo sélo debia casarme. En-
tonces fue que descubri que no era hombre, porque no
tenia los mismos derechos que un hombre, pero, debido
a que era nombrada como hombre, en ese momento me
percaté de que habia un gran problema que era mas bien
una especie de contradiccién: como es que yo creci en
un mundo donde todo era construido para ser nombra-
das como hombres, pero en realidad no éramos tratadas
como tales, era un privilegio al que nosotras no podia-
mos acceder. Mi madre solia disponer que yo realizara
algunas tareas del hogar y aunque me oponia con mucha

39



40

fortaleza, descubri con el tiempo que era una batalla per-
dida y en ese momento uno de los males menores, eran
de esas cosas de las que no puedes librarte porque no
puedes ser algo que no tienes permitido ser.

Con toda esa instruccién donde yo sélo estaba des-
tinada al matrimonio es que llegué a casarme como se
esperaba, virgen y dispuesta a cumplir con el manda-
to social sobre mi existencia. Sin embargo, sucedi6 un
segundo momento en que la realidad de las mujeres se
puso frente a mi, cuando nacié mi hija, al tenerla en mis
brazos sélo podia pensar que ya no tendria tiempo para
mi, para mis proyectos, aunque para ese entonces no po-
dia hablar de grandes proyectos, no se puede hablar de lo
que no se conoce, no puedes sofiar con lo que no deseas.
Afortunadamente, en algin momento descubri que po-
diamos independizarnos de la maternidad y, aunque no
se lo contaba a nadie, comencé a sofiar con poder hacer lo
que veia en otras mujeres que cuestionaron su existencia
y se dieron cuenta que habia algo mas para ellas en esta
realidad, podria decirse que empecé a construir mi sueno
de libertad.

Me casé dos veces, mi primera separacion fue por mi
crecimiento personal y profesional, de alguna forma el
que una mujer ocupara el espacio destinado a los hom-
bres era una confrontacién directa que no todo hombre
estaba dispuesto a soportar. La segunda separacién la
puedo resumir en pocas palabras, ya que me dijeron que
era muy feminista, eso para todas nosotras que lo vivi-
mos todos los dias, sabemos lo que significa y sabemos
también que con mayor razén no hay muchos hombres
dispuestos a acompanar una vida asi.

En medio de todo este ir y venir en mi vida, en medio
de muchas definiciones y determinaciones, fue que un
dia me encontré entonces en las aulas de la universidad,
decidi entrar a la Facultad de Filosofia y Letras, estu-



41

dié licenciatura, maestria y doctorado realizando justo lo
que no esperaban de mi. Todo lo estudié a destiempo de-
bido a las inclemencias de mis “responsabilidades” como
madre, como mujer y como esposa, que me persiguieron
por varios anos. Asi es como la filosofia me encontré en
un mundo donde yo nunca habia estado cémoda, don-
de nunca habia estado conforme con la realidad que me
habian impuesto vivir y es ahi donde decidi que debia
hablar de las mujeres, hablar de lo que piensan, hablar
de lo que sienten, mencionarnos en la construccién de
nuestra propia historia, pero también en la construccién
de nuestras historias colectivas.

Describir a las mujeres me hizo encontrarme con la
fatalidad vital femenina, esa construccién extrema que
colocan en el cuerpo de las mujeres, una especie de eterno
sufrimiento por la vida, como cuando tenemos la mens-
truacién hay una especie de circulo que nos rodea donde
nos colocan como histéricas, extremadamente sensibles,
lloronas, algo asi como si padeciéramos una enfermedad
extrana que nos da cada mes y nos hace imperfectas y
poco soportables. Un segundo momento es decir que con
el parto nos aliviamos, una extrana forma de decir que
durante el embarazo salimos del esquema de mujeres
productivas, ya que no servimos al sistema y nuestros
cuerpos salen del mercado de atracciones para las mira-
das masculinas, ya que no pueden disponer de ellos para
su uso y servicio sexual. Y la muerte antes de la muerte
que llega con la menopausia, donde definitivamente sa-
limos del mercado de posibilidades que le generen una
atracciéon al sexo opuesto y nuestra condicién esta des-
tinada a servir en lo que podamos los Ultimos afios de
nuestras vidas.

Todo ello me llevé a querer buscar una forma de des-
cribir el mundo de las mujeres desde lo ético, explorar
de qué manera podemos lograr una vida plena desde un



42

fundamento moral, cémo deconstruimos lo bueno y lo
malo que socialmente se implanta en nuestros cuerpos,
cémo podemos diferenciar lo que nos determina desde
el exterior y a partir de ahi poder construir la oportu-
nidad de decidir, decidir dentro de esta sistematizaciéon
de creencias que pueden llegar a ser violentas, porque
se van imprimiendo en la condicién femenina a partir
de las imposiciones sobre nuestros cuerpos, nuestras for-
mas de pensar y de actuar.

Al respecto, trabajé en describir la condicién femeni-
na, en reflexionar sobre el tema de la “mistificacién”, con-
diciéon que sélo se otorga socialmente a algunas mujeres
en nombre de un supuesto privilegio —debemos cumplir
con ciertas caracteristicas como pasividad, ignorancia,
sumision, docilidad y pureza, esto nos hace pertenecien-
tes a un circulo privilegiado donde la galanteria, una es-
pecie de trato preferente, es recibida como un premio—,
el respeto es ganado Unicamente a condicién de cumplir
mas de una de esas caracteristicas, asi gandndonos so-
cialmente el estatus de mujer decente. En contraste exis-
ten las otras, aquellas mujeres que no cubren el perfil
de la mistificacién y son las mujeres devaluadas, comun-
mente llamadas prostitutas, las libertinas, descaradas,
escandalosas y exhibicionistas que no merecen un trato
digno, no merecen un trato con respeto y que son deva-
luadas socialmente.

Todo esto se traduce en una imposicién limitativa,
control que se establece en nuestros cuerpos, los privi-
legios se convierten en un instrumento de manejo y con-
trol ideolégico que, lamentablemente, pueden terminar
en coartar la libertad de accién y decisidn, pero, a su vez,
la discriminacién a partir de una etiqueta de inferiori-
zacion es otra forma de violencia y control sobre noso-
tros, al final una doble supresién, cualquiera de los dos



43

roles que nos promueven como opciones niegan nuestra
libertad.

Sin duda, hablar de estas violencias me llev) a des-
cribir otra de las formas de control sobre el cuerpo de las
mujeres que nos es designada por nuestra condiciéon bio-
légica y es utilizada a modo para nulificar nuestro valor,
al respecto, describo en uno de mis libros que

la inferiorizacién femenina se desprende del hecho histé-
rico de que la mujer ha sido dedicada compulsivamente a
la procreacién. Tal tarea asi realizada no supone una ca-
pacidad especial para ser llevada a cabo; basta sélo con el
sometimiento a las necesidades de la especie, de alli que no
confiere valor a quien la realiza (2018: 25).

Lo que abre la puerta al control sobre nuestra sexua-
lidad, sobre nuestro placer; una vez dominadas, lo deméas
es una simple sumisién a los deseos del otro que sélo ve
en nosotras un objeto para su satisfaccion.

Siempre he considerado que las imposiciones en
nuestros cuerpos se desprenden de lo determinado so-
cialmente como lo bueno y lo malo; sin embargo, el bien
y el mal es una construccién que tiende a moverse, que
no es estatica, y debemos reflexionar sobre ello, y esta
reflexién sobre el arte de vivir nos lleva a contemplar
que éticamente erramos, pero solo se avanza si se logra
una tranquilidad reflexiva, dudar de todo para cuestio-
narnos sobre las estructuras, poder tener control de no-
sotras mismas, dominio propio de nuestro pensamiento,
enfrentar nuestros propios cuestionamientos, asumir el
control sobre los mismos y como pensamos las cosas para
actuar en funcién de ellas.

La idea del mal y del bien muchas veces nos hace ac-
tuar de forma meramente determinada, lo que conside-
ramos malo nos causa un dolor, sin embargo, hay que
evaluar que este mal puede ser un dolor impuesto o in-



44

necesario, ya que proviene de las imposiciones sociales
que he explicado con anterioridad, pues este dolor se des-
prende de una supuesta falta de algo que, en realidad,
puede representar en nuestras vidas una imposicién
condenatoria, pensandolo claramente, podriamos pres-
cindir de eso que nos esta causando un dolor, prescindir
de ello en realidad podria hacernos mas libres.

Sin embargo, si no poseemos aun una capacidad de
discernir desde que los enfrentamos, podriamos decir
que son una especie de males necesarios, son los que nos
abren camino a otras experiencias, al dejar o abandonar
ese camino, experiencias o personas estamos renuncian-
do a algo innecesario, pero que aunque nos hace dano
en el momento y nos hace experimentar la sensacién de
pérdida, es justo ese renunciar a ello lo que nos hace
avanzar, volver a nuestra autonomia y poder elegir, nos
hace libres. No obstante, para ello se necesita un camino
de reconocimiento y de reflexién porque no es tan senci-
llo el reconocimiento de esos males.

Las mujeres jévenes estdn en proceso de diferenciar
algunas condiciones de determinacién en sus vidas, re-
conocer condiciones que distorsionan su nocién de placer
y felicidad, por lo tanto, sélo pueden alcanzar una ma-
durez ética en el proceso de conformacién de sus propias
vidas, tienen que romper con la domesticacion femenina,
utilizar la ironia que las lleve a la reflexién y con ello a
descubrir la contradiccién que sera el punto de partida
para un feminismo reflexivo.

Sin duda, considero que el amor es la base que guia
mi camino, pero sobre todo, el auto amor, no el amor ro-
mantico ya que ése es una imposicion social que limita
mis decisiones. El placer individual es para mi un prin-
cipio de liberacién, su base es priorizar lo que nos produ-
ce placer pero que no dana a “otros”, priorizar nuestro
placer también tiene que ver con liberarnos de las im-
posiciones sociales sobre el control de nuestro placer y



45

nuestro cuerpo, dejar de seguir aquello que nos dicen que
debemos sentir, aquello que podemos disfrutar, pregun-
tarnos de donde surge lo que deseamos, cuestionarnos si
es una decisién realmente libre, preguntarnos si nues-
tros deseos estan mediados por las imposiciones de otros
sobre nuestros cuerpos.

La pregunta es coémo podemos ser conscientes de esas
imposiciones, a través de interrogarnos si el deseo y el
placer son realmente una decisién nuestra o pertenecen
a esa idealizacién construida que se ha grabado en los
cuerpos como un “deber ser”’. Reflexionemos a partir de
preguntas que apunten a nuestro interior, a lo que nos
hace sentir libres y no ser complacientes con esas defini-
ciones que ponen fuera de nuestro control lo que senti-
mos y experimentamos, pues éstas tienden a ocultar la
realidad con la idea de que tedéricamente todo cabe en
su concepto de placer, pero sensitivamente nunca encon-
tramos coincidencia, ya que sélo nos imponen control o
silencio sobre lo que deseamos y nuestro placer, procu-
remos la deconstruccién de las estructuras de opresiéon y
control sobre nuestros cuerpos.

Es asi como comprendi que a partir de una claridad
sobre mis reflexiones, pensamientos y decisiones, mi
pensamiento se vuelve algo colectivo, porque he contem-
plado en la unidad mi particularidad donde reconozco
también a las otras mujeres, sus necesidades y deseos,
y asi procuro entonces una reflexién colectiva que ha-
ble de nosotras. El feminismo se convirtié para mi en mi
conciencia de ser mujer. Hay que aprender a vivir, el arte
de vivir es algo que las mujeres hemos logrado construir
a lo largo de la vida, desde un sentido propio pero tam-
bién colectivo. Considero que los llantos son sanadores
y son buenos, pero a la vida hay que sonreirle, a veces
se abren mas puertas, la ironia es bien aceptada en el
mundo construido desde la cultura machista, utilicemos
la ironia para banalizar sus costumbres que nos han en-



46

cadenado por anos, su mundo creado por hombres y para
hombres, desde el feminismo radical construyamos un
mundo para nosotras.

Biocraria

Graciela Hierro nacié en el Distrito Federal en 1928. De
acuerdo con las costumbres de su época sélo se le permiti
cursar la educacién basica, y a muy temprana edad contrajo
matrimonio. Sin embargo, tras un periodo de reflexién, se
desperto en ella el deseo de trascender los roles sociales es-
tablecidos y decidi6 continuar con su formacién académica.
Asi, estudié la licenciatura en filosofia en la Facultad de
Filosofia y Letras de la Universidad Nacional Auténoma
de México. En 1966, aun antes de su titulaciéon, comenzé a
trabajar como docente en el nivel medio superior gracias al
apoyo de Adolfo Sanchez Vazquez. Hierro vio en la filosofia
una via para mejorar la condicién humana y mostroé interés
por los vinculos entre educacién y ética, y llegd a afirmar
que es imposible concebir a una persona educada sin una
moral auténoma.

Posteriormente, estudié la maestria en la misma fa-
cultad, y a partir de 1975 logré posicionarse como docente
impartiendo la catedra de ética. Consecutivamente, realiz6
sus estudios doctorales en filosofia en la misma institucién
obteniendo el grado gracias a su tesis “El utilitarismo y la
condicién femenina”. Este trabajo marcé su acercamiento a
los estudios de las mujeres que mas tarde la posicionaron
como una de las filosofas feministas més importantes en
México.

Dentro de sus propuestas destac) la necesidad del em-
poderamiento de las mujeres a través de su liberacién para
la consecucién de su autonomia y, por ende, de su reali-
zacion como personas morales. También abordé el tema
de la ética desde el placer con una perspectiva de género.



47

Hierro proponia el derecho de las mujeres a decidir sobre
su cuerpo y a ejercer libremente su sexualidad. Uno de los
pilares de su ética fue la defensa de los estudios de género,
entendidos como una herramienta heuristica que permite
desentranar la diferencia entre sexo y género, respectiva-
mente lo cultural y lo natural. Asi, al sefialar el caracter
construido del género, se abre la posibilidad de su critica y
transformacién de acuerdo con las necesidades, intereses e
ideales deseables para cada persona o grupo social en cada
época histérica.

Su interés por institucionalizar los estudios con perspec-
tiva de género a lo largo del pais, la llevé a formar parte del
Consejo Consultivo del Programa Nacional de la Mujer y
de la Comisién Evaluadora Interinstitucional del Conasida.
Asimismo, colaboré en el Seminario para la Definicién de
Lineamientos Metodolégicos para la Aplicacion del Enfoque
de Género en las Politicas Publicas, convocado por la Comi-
sién Nacional de la Mujer. A su vez, particip6 en la Reunién
Internacional sobre la Poblacién y el Desarrollo, convocada
por la Organizacién de las Naciones Unidas (oNU), y se con-
virti6 en una integrante destacada de la Society for Women
in Philosophy (swip) en los Estados Unidos.

En la dltima etapa de su vida, Hierro reflexion6 sobre
nuevas tematicas; una de ellas era la violencia simbdlica de
género, que acontece dentro de las relaciones interpersona-
les. Otro tema de gran interés en este periodo fue la vejez;
sus analisis al respecto estuvieron dirigidos a mostrar la
importancia de la experiencia y de la productividad duran-
te esta etapa de la vida, para asi combatir los estereotipos
que pesan sobre este grupo de personas. Gracias a su par-
ticipacién en un seminario impartido por los Estudios de la
Vejez en la Mujer (Vemea [Vejez en México, Estudio y Ac-
ci6n]), formo junto con otras tres investigadoras el colectivo
Las Reinas, en el cual participé durante 20 afios, hasta el
dia de su muerte.



48

De igual manera, Graciela Hierro se encargd de redefi-
nir disciplinariamente la enfermeria, influyendo asi en la
creaciéon del Circulo de Estudios de Enfermeria, cuyo objeti-
vo fue analizar los problemas que enfrentaban las mujeres
que ejercen esta profesién. Tras una larga lucha, en 1992
fundé el Programa Universitario de Estudios de Género
(PUEG), de la UNAM, junto con otro grupo de académicas, los
ultimos 12 anos de su vida se desempefié como directora de
este programa. En este sentido, su labor estuvo encaminada
a consolidar el trabajo feminista en la uNAM y a multiplicar
los debates e investigaciones con enfoque de género. Esta
institucién fundada por Hierro trascendié en poco tiempo
los Ambitos académicos para cobrar importancia en las es-
feras politica y cultural mexicanas.

Alolargo de su trayectoria académica recibi6 una serie
de reconocimientos, entre los que se encuentran el premio
de la Asociacién Nacional de Universidades e Institucio-
nes de Educacién Superior (ANUIES) por su ensayo “Natu-
raleza y fines de la educacién superior”, en 1982; el premio
Women Who Make Difference del Foro Internacional de la
Mujer (1wr), en 1977; el Premio Nacional Maria Lavalle
Urbina de la Alianza de Mujeres de México, A.C., en 2000;
este mismo afo, recibié el reconocimiento Memorias por
su obra autobiografica Gracias a la vida, del organismo
Documentacién y Estudios de Mujeres, A.C. (esta distin-
ci6én le fue otorgada nuevamente de manera péstuma por
su obra Me confieso mujer, en 2003). Graciela Hierro mu-
r16 en el Distrito Federal (ahora Ciudad de México) en oc-
tubre de 2003, dejando un legado intelectual al feminismo
mexicano.

Obras publicadas

Articulos de revista: “La moral y el aborto” (1977),
“Alejandra Kollontay: la nueva moral” (1977), “Los estudios



49

feministas en las universidades” (1979), “La tesis de Rosario
Castellanos” (1979), “La filosofia de Rosario Castellanos”
(1981), “Desde una voz diferente” (1989), “Los estudios de
mujeres: investigacién sobre la presencia de la mujer en
la filosofia” (1989), “El feminismo radical en sus propios
términos, sin modificadores marxistas o liberales” (1989),
“La mujer y el mal” (1989), “Estudios de género: nuestra
historia, nuestro futuro” (1990), “Mi encuentro con fem”
(1991), “Btica sexual y el Sida” (1991), “Simone de Beauvoir
o la fuerza del feminismo” (1991), “Situaciéon de la Mujer
en el mundo. El problema del género” (1991), “Una lectura
filoséfica de Lagarde” (1992), “Sexo y Filosofia” (1992),
“Historia del Programa Universitario de Estudios de
Género” (1993), “Los Derechos Humanos de las Mujeres
en México” (1994), “Gaia y Dios” (1994), “Liberar el placer
femenino” (1994), “Politica y filosofia feminista” (1994),
“Género y Desarrollo” (1995), “Género y Educacién”
(1995), “Etica y derechos de la mujeres” (1997), “Género,
desarrollo y politicas publicas” (1977), “Género, poder
y feminismo” (1997), “Rosario Castellanos, un saber
del alma” (1997), “()ptica de género. De las miradas de
mujeres al lenguaje de las mujeres (1998), “Casi veinte
afios de feminismo en la uNam. Del Grupo Auténomo de
Mujeres Universitarias (camu) al Programa Universitario
de Estudios de Género (PUEG)” (1999), “Los estudios de
género y los derechos humanos de las mujeres” (1999), “El
eterno femenino de Rosario Castellanos” (1999), “La mujer
invisible y el velo de la ignorancia” (2001), “Educacidn,
equidad y género” (2002), “Educaciéon y género. La ética
del placer” (2003), “La ética y los derechos humanos de las
mujeres” (2003), “Género y desarrollo pedagdgico” (2003).

Capitulos de libro: “La educacién formal e informal y la
situacion femenina” (1981), “;Qué es el feminismo?” (1983),
“La moralidad vigente y la condiciéon femenina” (1985),
“Mujeres enfermeras” (1988), “Se necesita ser mas valiente
que el primero que comié zapote prieto. La historia de la



50

enfermera Amanda Herndndez Chavez” (1989), “Filosofia
y feminismo” (1990), “La doble moral burguesa mexicana
vs. la nueva moral de la igualdad” (1990), “Del abanico a
la guillotina; mujeres, hombres, feminismo y la Revolu-
ci6n francesa 1789-1871” (1991), “La vocaciéon de Antigona
(acercamiento a Maria Zambrano)” (1991), “Democracia y
género; critica a la visién androcéntrica de la democracia
en México” [trad. al inglés en 1998 como “Gender and De-
mocracy’] (1992), “La educaciéon matrilineal. Hacia una fi-
losofia feminista de la educacién para las mujeres” (1993),
“Género y poder” [trad. al inglés en 1994 como “Gender and
Power”] (1995), “La mujer sola” (1995), “El feminismo es un
humanismo” (1995), “La mujer invisible y el velo de la ig-
norancia” (1996), “Ltica del placer” (1997), “Género y Sida”
(1997), “Los estudios de género en la uNam desde la filosofia
de la educacion” (1998), “La violencia de género” (1998), “La
edad no es un secreto vergonzoso” (1999), “La historia de
las reinas” (1999), “Las mujeres y la soledad” (1999), “Las
mujeres y sus sexualidades: una ética sexual feminista
para la madurez” (2000), “La diferencia sexual y el femi-
nismo, hacia una nueva identidad femenina” (2001), “Los
feminismos en México al final del milenio: la filosofia femi-
nista y los estudios de género: México en el nuevo milenio”
(2001), “Mujer y madurez; un futuro de esperanza” (2001),
“El pensamiento materno” (2001), “Los privilegios de la ve-
jez” (2001), “Woman Alone: Towards a Feminist Ethics of
Pleasure” (2001), “Madres simbdlicas del feminismo en Mé-
xico” (2002), “El aborto y la ética” (2003), “La filosofia femi-
nista. La ética feminista de la diferencia sexual, el tema de
nuestro tiempo” (2003), “Género y empoderamiento, ética
y feminismo” (2003), “Las mujeres asesinadas en Ciudad
Juarez” (2004), “Valores éticos y juridicos de la edad desde
la perspectiva de género” (2005).



51

. B\ ‘ /7
Tomada de https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Gracie-
la-hierro.jpg

Ensayos, discursos y conferencias: “El affidamento: Las
genealogias femeninas” (s/f), “La ética del placer y la ética
sexual femenina” (s/f), “Etica y sexualidad de las mujeres en
la edad madura: Hacia la equidad de la diferencia” (s/f), “Fi-
losofia y Género” (s/f), “La sexualidad y el Género” (s/f), “De
los estudios de las mujeres a los estudios de género” 1995)
“La diferencia sexual. Su expresién en la cultura Occidental”
(1998), “Género y violencia” (1997), “Epistemologia, ética y
género” (2000), “Las relaciones entre los géneros: femenino
y masculino”’ (2001), “La ética de la diferencia sexual, los



52

derechos humanos de las mujeres. Las nuevas Antigonas”
(2002), “La amistad entre mujeres: Gino filia” (2002), “La
violencia moral contra las mujeres mayores” [trad. al in-
glés en 2005 como “Moral Violence Against Older Women”]
(2004).

Libros compilados: Estudios de Género (1995), Filosofia
de la educacion y género (1997).

Libros coordinados: La naturaleza femenina (1985),
Perspectivas feministas (1993), Didlogos sobre filosofia y
género (1995), Participacion en la vida publica y acceso en
la toma de decisiones (1995), (1998, con Ménica Varea) Las
Mugjeres en América del Norte al fin del milenio (1995).

Libros publicados: E'ticay feminismo (1985, 1998, 2014),
Simone de Beauvoir: una memoria (1968), De la domestica-
cion a la educacion de las mexicanas (1989, 1990), Etica de
la libertad (1990, 1993), Gracias a la vida... (2000), La ética
del placer (2001, 2014), Me confieso mujer (2004).

Tesis doctoral: “El utilitarismo y la condicién femenina”
(1982).

Biografia tomada de Base Feministas Mexicanas (2015).



53

EJERCICIO DE REFLEXION

Graciela Hierro escribe sobre la mistificacion de las
mujeres, esta division social que nos impone que
pertenecemos al grupo de mujeres decentes o indecentes.
Segun la autora, al final siempre termina siendo una
doble imposicién que controla a las mujeres, ya que, por
un lado, debes cumplir con un mandato de sumisién
y, por el otro, si no cubres esas caracteristicas eres
denigrada socialmente.

Intentemos hacer un ejercicio donde recordemos ca-
sos en los que hemos observado ese tipo de caracteristi-
cas impuestas a las mujeres.

1. Escribe el nombre de una pelicula donde hayas obser-
vado mujeres que cubran los requisitos para ser una
mujer decente y una indecente segin esa mistifica-
ci6n impuesta socialmente:

Mistificacion de las mujeres

Mujer decente
» Pasividad

* Ignorancia
* Sumisién

* Docilidad

* Pureza

Mujer indecente
* Prostitutas

* Libertinas

* Descaradas

* Escandalosas

* Exhibicionistas

Nombre de la pelicula:

Nombre de la pelicula:




54

Ahora, te invitamos a volver a ver las peliculas para
reflexionar sobre las caracteristicas que observaste en
las mujeres y responde las siguientes preguntas.

1. ;Consideras bueno o malo que las mujeres seamos di-
vididas de esta manera?

2. /Consideras correcto que a las mujeres se les impon-
gan este tipo de conductas para ganarse un lugar en
la sociedad?




55

Cuestionario para reflexionar
sobre las ideas de las mujeres filésofas

1. Escribe una idea descrita por Graciela Hierro que te
parezca una contribucién a la lucha de las mujeres:

2. /De qué manera crees que sus ideas te pueden servir
para tu participacién politica?




56

REFERENCIAS

Base Feministas Mexicanas (2015), “Hierro Pérez-Cas-
tro, Graciela (1928-2003)”, en Base Feministas
Mexicanas, Programa Universitario de Estudios de
Género-Universidad Nacional Auténoma de Mé-
xico, México, recuperado el 9 de marzo de 2021, de
<http://132.248.160.2:8991/pdf_f1501/000000051.
pdf>.

Garcia, Carlos (2013), “Una mirada a la perspectiva de
género”’, en Circulo de Estudios de Filosofia Mexi-
cana, 29 de marzo, recuperado el 27 de febrero de
2021, de <https://filosofiamexicana.org/2013/03/29/
una-mirada-a-la-perspectiva-de-genero/>.

Hierro, Graciela (2018), Etica y feminismo, Programa
Editorial de la Coordinacién de Humanidades-Uni-
versidad Nacional Auténoma de México, México.



SILVIA FEDERICI

Mi nombre es Silvia Federici y naci en Italia en 1942, un
pais en medio de una guerra que deja muchos recuerdos
en mi, muchas veces en las noches tengo algunas memo-
rias de esa infancia que aunque borrosas por mi corta
edad, no por ello menos ciertas. Recuerdo que tuvimos
que migrar al campo ya que la ciudad era constantemen-
te bombardeada, me acuerdo de las mujeres de mi alre-
dedor por las noches fuera de sus casas, atentas para
el regreso de los hombres, esperando que nada malo les
hubiera pasado y pudieran ver su silueta regresando a
casa. Aun recuerdo con nostalgia cuando me encuentro
en la ciudad esos dias en el campo donde creci, mirando
a las mujeres en las noches sacando el maiz con sus ma-
nos, de alguna forma guardo una nostalgia por el campo
y esos recuerdos.

Sobre mi decisién de no ser madre, considero que tal
vez no fue una decisién meramente planeada, en reali-
dad responde a mi reflexién de mis afios de juventud, yo
s6lo podia observar coémo parecia que las mujeres Uni-
camente estaban destinadas a reproducir seres huma-
nos para la guerra en el caso de que fueran hombres,
y sl eran mujeres pues mas mujeres sélo para volver a
comenzar el circulo de reproduccién. Las actividades re-
lacionadas con nuestro futuro eran reproducir, cuidar y
morir en las mismas condiciones sin cesar. Al final creo
que mas que un deseo fue una decisién consciente de no
encadenarme y no encadenar a otros seres humanos a
vivir una realidad tan atroz.

Tomé la decisién de estudiar filosofia porque de al-
guna manera ya habia tenido un antecedente que era
mi padre, él era profesor de filosofia, por lo que siempre

57



58

habia pensado que la filosofia nos da una visién muy am-
plia de las cosas, ademas de haber cursado letras. Mi
proceso para poder partir a los Estados Unidos tiene que
ver con la tesis que pretendia hacer, y que de alguna for-
ma me fue impuesta; el profesor tenia la peculiaridad de
ser de izquierda un tanto moderado por las circunstan-
cias, pero de izquierda, y tomamos la decisién de pedir
una beca para estudiar en los Estados Unidos ya que ahi
era donde se estudiaba en profundidad el tema. Pasado
muy poco tiempo decidi que no queria continuar con esa
cuestion, abandoné el proyecto con mi profesor de Italia
y me quedé a estudiar ahi. Debo confesar que también
me movian otras razones, entre ellas que mi profesor
siempre me citaba para trabajar en su casa y era un tan-
to mano larga; decidi que no queria continuar teniendo
contacto con él ni estaba dispuesta a seguir padeciendo
esa situacion.

Estudiar en otro pais al final no mermaba el que pu-
diera seguir observando las desigualdades que sumian
a las mujeres en condiciones de pobreza y opresién, asi
considero que tengo varias razones que puedo contar que
me hicieron iniciarme en el feminismo, entre ellas, una
de las mas profundas tiene que ver con el lugar donde me
crié. En la época de la posguerra, en Italia viviamos un
profundo patriarcado, la influencia del fascismo fue muy
fuerte, de alguna manera pintaban a las mujeres como
una figura abnegada capaz de dar todo por el bien comun,
uUnicamente estaba destinada a la procreacién y parecia
que no existian mas opciones para nosotras. Observar
estas desigualdades cuando era joven hizo que tiempo
después naciera mi interés por escribir y reflexionar so-
bre el papel del feminismo en mi vida y la vida de otras
mujeres. En los afos sesenta, junto con otras mujeres,
compartia un enorme desacuerdo con las condiciones de
desigualdad a las que nos sometian, que sélo pudieramos



59

estar dedicadas al trabajo doméstico como Unico y tltimo
fin. Muchas veces, cuando participe activamente en di-
versos movimientos sociales en Estados Unidos percibia
que mi entorno era muy masculino, algo necesitdbamos
para reivindicar el papel de las mujeres en la sociedad
y dignificar su participacién en los distintos espacios de
lucha y transformacién, en donde ya participaban pero
eran invisibilizadas.

Después, por razones de trabajo tomé la decisién de
viajar a Nigeria, donde también participé en un periédi-
co de la mano de otras mujeres feministas. Esto marco
uno de los puntos de quiebre en mi vida, puesto que des-
cubri los textos de Maria Rosa Dalla Costa, su critica al
marxismo desde una perspectiva feminista me ayudd a
confirmar todas las reflexiones que ya venia trabajando.
El proceso de acumulacién de capital se desarrollaba de
tal forma en la sociedad que no sélo los hombres obreros
eran los Unicos explotados, el analisis marxista dejaba
fuera a las mujeres y otros sectores vulnerados de la
sociedad.

La historia que nos cuenta Marx no es suficiente, la
acumulaciéon capitalista no sélo fue el proceso de explo-
tacion de un sector de las clases obreras, sino también de
la desvalorizacién y explotacion doble en el cuerpo de las
mujeres. Las mujeres que representan esa fuerza de tra-
bajo que no es reconocida, que sostienen la organizacién
de la sociedad capitalista a cambio de su explotacién,
opresion e invisibilizacién. Necesitabamos escribir, re-
flexionar y visibilizar esto que la historia parecia haber
olvidado, cualquier reivindicacion social que no nos in-
cluyera no se podia llamar una verdadera revolucion.

Caliban y la bruja nace porque queria demostrar
que el movimiento feminista necesitaba comprender la
opresion de las sociedades capitalistas, demostrar que
el movimiento feminista necesita una dimensién antica-



60

pitalista, comprender como la acumulacién de capitales
ha afectado el cuerpo de las mujeres y su nulo acceso
a diversas oportunidades de desarrollo. El papel de las
mujeres es central ya que han sido parte fundamental
del desarrollo de las sociedades, sélo que han sido invi-
sibilizadas, un proceso muchas veces violento, en el que
el sistema de produccién es también violento y su for-
ma de acumulacién tiene como base la explotacién y la
opresion.

La gran apuesta de proponer esta reflexién era para
sumar al movimiento feminista un compromiso por la
reivindicacién del papel de las mujeres, para poder en-
trar en el camino de la argumentacién y decir ya no mas
a la explotacién del cuerpo de éstas y los sectores sociales
mas vulnerados. Ademas de que también representaba
una forma de proponer una nueva apropiacién de la ri-
queza social, como cambiar la relacién estructural im-
puesta de sometimiento al capital, cambiar la estructura
de explotacion de los cuerpos, del trabajo no valorizado
ni remunerado, visibilizar que la relaciéon de poderes con
los hombres, con el capital y el Estado en el capitalismo
es la forma de explotacion mas grande hacia las mujeres,
en la que se exacerban condiciones de precarizacion, des-
igualdad y explotacion.

Considero que no se puede ser feminista si no se esta
en contra del capitalismo, probablemente ésta es una de
mis afirmaciones mas fuertes y que puede causar mucha
polémica. El feminismo es crear un mundo sin desigual-
dad, no solamente una especie de escalera donde pocas
mujeres tengan oportunidad de “ascender”, y ascender
lo coloco entre comillas, ya que el capitalismo genera
sus propias estructuras de poder en las cuales nunca se
alcanzara una verdadera condicién de igualdad, sélo el
espejismo del progreso.



61

Soy abolicionista en el sentido de que tenemos que
abolir todas las formas de explotacién del trabajo hu-
mano, mencioné en una entrevista que me realizaron de
parte del periédico El Pais el 20 de marzo de 2019: “Si
soy abolicionista, lo soy con todas las formas de explo-
tacién del trabajo humano. Este es para mi el objetivo,
que no debemos vendernos de ninguna manera, que se
puede vivir en una sociedad en la cual la venta de nues-
tro cuerpo, corazon, cerebro o vagina no sea necesaria”
(Moraleda, 2019: s/p). El abolicionismo en este sentido
es para mi luchar contra todas las formas de explota-
cién que el capitalismo impone sobre los cuerpos de las
mujeres, donde nos construye necesidades a través de
la precarizacion de nuestras vidas, de dejarnos al limite
de la necesidad, donde lo inico que queda para muchas
es la venta de sus cuerpos. El abolicionismo debe con-
templar la trasformacién de un sistema, la abolicién jus-
to de esas cadenas de opresién, antes que condenar los
cuerpos que, resultado de esas cadenas, han tenido que
perder hasta sus condiciones de dignidad a cambio de la
sobrevivencia mas bésica.

Para mi, el feminismo anticapitalista es la base de las
luchas feministas, reflexionar y criticar el proceso de glo-
balizacion capitalista y sus efectos en todo el planeta es
fundamental para transformar. De alguna forma, todos
los movimientos se deben unir para poder derrocar la cri-
sis en la que esta la acumulacion, ya que muchas de sus
consecuencias siempre son guerras, despojo y opresion,
muchas veces esta explotaciéon se intensifica y se impri-
me en el cuerpo de las mujeres de una forma mas agresi-
va. Esta crisis debido a la precarizacién y la vulneracién
que ya ha marcado sus vidas y sus cuerpos durante anos
se acrecienta con el paso del tiempo.

En la actualidad, la crisis se ha exacerbado con las
condiciones a las que se ha visto expuesta la humani-



62

dad, ha trasladado las fibricas a las casas donde las
mujeres trabajan jornadas dobles o triples, no solamen-
te eximiendo al Estado, sino a los particulares de las
responsabilidades que tienen con toda la clase obrera y
trabajadora. Dejan de asumir los costos del trabajo exi-
giendo los mismos resultados, pero sin tomar en cuenta
que las mujeres, ademds de realizar el trabajo “formal”,
deben realizar labores de cuidado, de profesoras y las
clasicas responsabilidades puestas sobre sus hombros de
acuerdo a los estereotipos culturales. La carga de trabajo
en el hogar es en su mayoria asumida por las mujeres,
donde sus jornadas se vuelven de 24 horas de trabajo
constante y muchas de las actividades sin una remune-
racién ni reconocimiento.

El salario se vuelve una fuente de dominacién, ya que
el capitalismo crea la necesidad y dependencia debido a la
precariedad, vende la ilusién de que se alcanzaran otras
formas de vida, pero esto s6lo es un engarfio, ya que la acu-
mulacion del capital solamente pertenece a un punado de
personas, y la explotacién de la fuerza de trabajo se vuelve
un circulo constante que permite la dominaciéon de unos
sobre otros, y, en el caso de las mujeres, la dominacién
del hombre sobre ellas, manteniendo bajo su dominio su
toma de decisiones, debido a la necesidad y la dependen-
cla econémica que muchas generan hacia sus proveedores,
resultado de la desigualdad estructural y el nulo acceso a
otras oportunidades de desarrollo.

Asi, el cuerpo de las mujeres se ha vuelto a lo largo de
la historia un instrumento y medio de sujecién, despo-
jarlas de su dignidad y libertad por medio del control y
el miedo, exhibir sus cuerpos como objetos dominados es
una forma de mandar un mensaje de control. La historia
que se ha marcado en el cuerpo de las mujeres durante
siglos, también tiene que ver con la historia atroz que
hemos vivido llamada la “caza de brujas”. Durante cen-
turias, tal como apetece a los contextos, las mujeres han



63

sido acusadas de ser enemigas de la humanidad, de una
u otra forma siempre han encontrado el pretexto para es-
candalizar y cuestionar nuestros actos, hemos sido com-
paradas como la personificaciéon del mal, comparadas con
el demonio, en muchas ocasiones hasta en enemigas de
los Estados o hasta del orden “natural” de las cosas.

Cualquier mujer que se opusiera al orden historico
de sumisién y opresién corria el riesgo de ser arrestada,
quemada y torturada, y sus cuerpos siempre exhibidos
como objetos que sirvieran de ejemplo de aquello que es-
taba prohibido hacer o pensar. Describo en uno de mis
libros, Calibdn y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulacion
originaria, que

la ejecucion era un importante evento publico que todos
los miembros de la comunidad debian presenciar, inclui-
dos los hijos de las brujas, especialmente sus hijas que, en
algunos casos, eran azotadas frente a la hoguera en la que
podian ver a su madre ardiendo viva. La caza de brujas
fue, por lo tanto, una guerra contra las mujeres; fue un in-
tento coordinado de degradarlas, demonizarlas y destruir
su poder social (2015: 307).

Con la muerte de las mujeres y su sufrimiento daban
un ejemplo a otras que no podian controlar su cuerpo,
sus actos o pensamientos, con ello mantenian el con-
trol y sometimiento para que a ninguna se le ocurriera
ni siquiera pensar en reproducir actos que no estaban
permitidos.

Pero no solamente atentaban contra las mujeres que
consideraban enemigas de su orden establecido, sino
también contra aquellas que se atrevian a desafiar sus
costumbres, mujeres que ejercian las ciencias médicas
naturales eran condenadas porque su poder de curar era
acusado de magia oscura, las parteras fueron orilladas
a dejar de practicarlo, las mujeres empobrecidas que se



64

oponian a su empobrecimiento y maldecian de su exis-
tencia eran expropiadas de sus tierras y sus lugares don-
de vivian.

Asi nace uno de los fundamentos de la construccién
del concepto de la feminidad como la figura debilitada,
que no posee razon, que es inclinada al mal por natura-
leza, por lo tanto, deben ser subordinas al control social
y ello ha servido como justificacién para hacer de las mu-
jeres sirvientas de los hombres, sirvientas de un sistema,
sirvientas de la opresion.

Las mujeres eran acusadas porque no se sometian o
practicaban las costumbres del poder, poder que preten-
dia dominarlas, su resistencia les significaba la muerte
acusadas de brujas, la caza de brujas intenta justificar
el castigo ejemplar ante la desobediencia, ante la rebel-
dia de aquellas que osaran despojarse de sus cadenas.
Muchas veces sus actos ni siquiera significaban acciones
que atentaran contra la vida, o que causaran un desor-
den social, simplemente el hecho de no seguir el manda-
to impuesto de las creencias era para ellos un acto desa-
fiante a su poder. Este fenémeno a lo largo de los anos
ha sido ridiculizado en algunas sociedades, tanto que le
han restado importancia a este proceso que socialmen-
te persigui6 a muchas mujeres, las sometié y asesiné en
nombre de ese supuesto orden.

Asi es como la caceria de brujas se convirtié en un
acto refrendado socialmente y permitido en nombre del
“orden social”, con los afnios se ha transformado, los casti-
gos en el cuerpo de las mujeres se han diversificado, mu-
chas veces en un sentido mas cruel, aunque el fondo es
el mismo, exhibir sus cuerpos violentados publicamente,
para ensenarnos que no debemos vestir de determinada
forma, que no debemos andar por determinados lugares,
que no debemos decir determinadas cosas, que no debe-



65

mos. La nueva caceria de brujas intenta apagar la voz
de las mujeres sobrevivientes, la voz de las mujeres que
han sido perseguidas durante siglos, la voz de nuestras
ancestras que corre por nuestras venas, nuestro papel no
sé6lo serd el valor de la resistencia, sino el valor de la rei-
vindicacion, de devolver la dignidad a nuestros cuerpos,
de devolvernos la libertad.

Biocraria

Silvia Federici (Parma, Italia, 24 de abril de 1942) es una
escritora, profesora y activista feminista italo-estadouni-
dense. En sus trabajos concluye que [... las labores] repro-
ductiva y de cuidados que hacen gratis las mujeres son la
base sobre la que se sostiene el capitalismo. En los afos
setenta fue una de las impulsoras de las campanias que co-
menzaron a reivindicar un salario para el trabajo domés-
tico realizado por las mujeres sin ninguna retribucién ni
reconocimiento como demanda de la economia feminista.
En la década de 1980 trabajé durante varios anos como
profesora en Nigeria. Ambas trayectorias convergen en dos
de sus obras mas conocidas: Calibdn y la bruja: mujeres,
cuerpo y acumulacion originaria (2004) y Revolucion en
punto cero: trabajo doméstico, reproduccién y luchas femi-
nistas (2013). Se sittia en el movimiento auténomo dentro
de la tradicién marxista a la que critica desde el feminismo
por considerar que Marx solamente valoré el trabajo asala-
riado y obvié el trabajo reproductivo (“El patriarcado del
salario”). En la actualidad es profesora emérita de la Uni-
versidad Hofstra en Nueva York.



66

Trayectoria

Creci6 en Italia y viajé a Estados Unidos en 1967 para estu-
diar filosofia en la Universidad de Bufalo.

En 1972, Federici participé en la fundacion del Colec-
tivo Feminista Internacional, organizacién que puso en
marcha la campafia internacional Wages For Housework
(wrH) a favor del salario por el trabajo doméstico. Con otros
miembros de la organizacién como Mariarosa Dalla Cos-
ta y Selma James, y con autoras feministas como Maria
Mies y Vandana Shiva, Federici ha sido fundamental en el
desarrollo del concepto de “reproduccién” como una clave
para las relaciones de clase, de explotacién y dominacién
en contextos locales y globales, asi como en el centro de las
formas de autonomia y los comunes.

En los afios ochenta dio clases en la Universidad de Port
Harcourt en Nigeria, y posteriormente se incorpord como
profesora de filosofia politica y estudios internacionales en
el New College de la Universidad Hofstra, universidad de
la que es profesora emérita y Teaching Fellow. En los afios
ochenta fue cofundadora del Committee for Academic Free-
dom in Africa, organizacién dedicada al apoyo de las luchas
de estudiantes y profesorado en Africa contra los ajustes
estructurales de las economias de Africa y los sistemas
educativos. También es miembro de la asociacion Midnight
Notes Collective.

De 1987 a 2005 publica una serie de trabajos incluyen-
do el aclamado Caliban y la bruja: la mujer, el cuerpo y
la acumulacion originaria (Autonomedia, 2004), traducido
a numerosos idiomas. El libro detalla la relacién entre los
juicios de brujas europeas de los siglos xv1 y xvil y el ascenso
del capitalismo, destacando la relacién continua entre la
opresién y la acumulaciéon en el desarrollo capitalista [...].



67

Publicaciones

Libros como autora

(1984) (con Leopoldina Fortunati) Il grande Caliba-
no. Storia del corpo sociale ribelle nella prima fase del
capitale.

(2004) Il Femminismo e il Movimento contro la guerra
US4, in Derive Approdi (num. 24).

(2004) Caliban y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumu-
lacion originaria (Caliban and the Witch: Women, the
Body and Primitive Accumulation). Brooklyn, Ny: Auto-
nomedia (edicién espanola en la editorial Traficantes de
Suenos).

(2012) Revolution at Point Zero: Housework, Reproduction,
and Feminist Struggle, Brooklyn / Oakland: Common No-
tions / pm Press.

(2013) Revolucion en punto cero: trabajo doméstico, re-
produccion y luchas feministas, Traficantes de Suenos.
(2018) El patriarcado del salario. Criticas feministas al
Marxismo, Traficantes de Suenios.

Libros como editora

(1995) (ed.) Enduring Western Civilization: The Con-
struction of the Concept of Western Civilization and Its
“Others”. Westport, CT, and London: Praeger.

(2000) (ed.) A Thousand Flowers: Structural Adjustment
and the Struggle for Education in Africa. Africa World
Press.

(2000) (eds.) African Visions: Literary Images, Political
Change, and Social Struggle in Contemporary Africa.
Westport, CT, and London: Praeger.



68

Conferencias y archivos de audio

Silvia Federici, recorded live at Fusion Arts, NYC, (11.30.04).
Audio from a talk entitled The Body, Capitalist Accumu-
lation And The Accumulation Of Labour Poier by Silvia
Federici for Bristol Radical History Group (Wikipedia,
s/a:s/p).

Biografia tomada de Wikipedia (s/a).

Tomada de <https://commons.wikimedia.org/w/index.php?cu-
rid=65711133>.



69

EJERCICIO DE REFLEXION

Silvia Federici nos habla sobre la caceria de brujas, nos
relata como a lo largo de la historia las mujeres fueron
castigadas por no acatar un sistema de opresiéon que li-
mitaba su libertad, que violentaba sus cuerpos y los ex-
hibia lastimados para que sirvieran de ejemplo a otras
mujeres, esto dejé una marca en muchas que decidieron
guardar silencio a cambio de conservar su vida. En la
actualidad hay violencias y muchas cosas que nos obli-
gan a callar y que seguimos guardando para conservar
la vida. Te invitamos a escribir lo que ya nunca quieres
callar, escribir para que nuestras palabras nunca mas
sean silenciadas...

o g
o) () ®
a0 e




70

Ahora te invitamos a buscar la siguiente cancion, can-
temos juntas porque somos las nietas de las brujas que
no pudieron quemar...

“La otra mitad”, Pilu Velver

Rompamos las promesas que hicimos sin hablar
Forzadas por la herencia de nacer mujer
Crecimos con el miedo de ser mas fragiles
Perdimos privilegios por nacer mujer

Somos, somos las nietas de las brujas
Que no, que no pudisteis quemar
Somos la otra mitad
Sintamos nuestra fuerza, la gran sororidad

Bailemos en la hoguera de vivir mujer
Vencimos su cinismo en tierras virgenes
No habra més terrorismo por vivir mujer

Somos, somos las nietas de las brujas
Que no, que no pudisteis quemar
Somos la otra mitad, la secuestrada

Somos legién, somos manada, somos mas
Somos, somos guerreras y esta lucha ya no
Ya no, se puede parar somos mas de la mitad

Ah-ah; uh-uh-uh-uh, uh-uh-uh-uh
Las nietas de las brujas



71

Cuestionario para reflexionar sobre las ideas de las
mujeres filésofas

1. Escribe una idea descrita por Silvia Federici que te
haya parecido una contribucién a la lucha de las mu-

jeres.

2. (De qué manera crees que sus ideas te pueden servir
para tu participacion politica?




72

REFERENCIAS

Federici, Silvia (2015), Caliban y la bruja. Mujeres, cuer-
po y acumulacion originaria, Tinta Limén, Buenos
Aires.

Moraleda, Alba (2019), “‘Si soy abolicionista lo soy con
todas las formas de explotacién del trabajo humano™,
en El Pais, 20 de marzo, recuperado el 22 de marzo
de 2021, de <https://elpais.com/elpais/2019/03/20/mu-
jeres/1553071085_109576.html>.

Parodi, Camila, y Laura Salomé Canteros (2018), “Sil-
via Federici: ‘Hay alternativa al capitalismo™, en
La Tinta. Periodismo hasta mancharse, 2 de no-
viembre, recuperado el 27 de marzo de 2021, de
<https://latinta.com.ar/2018/11/silvia-federici-hay-
alternativa-al-capitalismo/>.

Velver, Pilu (2019), “La otra mitad”, en Youtube, 27 de
junio, recuperado el 22 de marzo de 2021, de <https://
www.youtube.com/watch?v=yVIBU76 Hwb&8>.

Wikipedia (s/a), “Silvia Federici”, en Wikipedia. La en-
ciclopedia libre, recuperado el 20 de marzo, de <ht-
tps://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Silvia_
Federici&oldid=132901565.>.



JUDITH BUTLER

Mi nombre es Judith Butler y naci en Estados Unidos
en 1956, desde muy joven tuve contacto con la filosofia
ya que parte de mi familia me lo inculc6 desde siempre,
desde una etapa muy temprana me interesé en reflexio-
nar sobre los limites del sujeto, la funcién del lenguaje
en la constitucion de la subjetividad y su articulacién
con el poder. Me preguntaba (si hablar es actuar, qué
problemas se derivan de ello?, /cudl es la configuracién
que le damos a la realidad a través de nuestros actos,
cémo es que nombramos estos actos? Cada concepto que
mencionamos sin duda nos ayuda a decir algo de nues-
tra realidad, pero ;qué pasa cuando un concepto no es
suficiente para captar la totalidad de la realidad? En ge-
neral, éstas fueron muchas de las dudas que impulsaron
mis primeras reflexiones filoséficas en torno a la relacion
de la objetividad y aquello que la nombra.

Con el tiempo me interesé por escribir y reflexionar
sobre como la gente puede vivir més libre, con més sen-
sacién de igualdad y cémo hacer que sepan que la jus-
ticia se puede alcanzar en este mundo. Comencé a in-
teresarme por participar en diversos movimientos que
luchaban contra la discriminacién y pronto me acerqué
a otros movimientos feministas y de la comunidad Lés-
bico, Gay, Bisexual, Transexual, Transgénero, Travesti
e Intersexual.

Al pensar en mi realidad contemporanea me encon-
tré con un problema que tiene que ver con la inteligibili-
dad: de qué manera, para explicarnos nuestra realidad,
acudimos a las categorias historicas y si éstas realmente
responden a la realidad contemporanea, qué pasa si son
el problema, qué ocurre si estas categorias ya no estan

73



74

nombrando nuestra realidad. A las sociedades les cuesta
mucho asumir la responsabilidad de encontrar catego-
rias que puedan hablarnos de lo que nos rodea, de alguna
manera se sienten comodas con lo nombrado, pero cuan-
do la realidad irrumpe con cosas o hechos que habian
permanecido invisibilizados y que ahora necesitan ser
nombrados, muchas veces esos cambios no son aceptados
o simplemente pretenden desecharse porque no encajan
con el orden de lo establecido, estas realidades irrumpen
muchas veces porque ya no quieren permanecer ocultas.

Necesitamos construir caminos de reflexién que nos
ayuden a comprender como se naturalizan y normali-
zan ciertas formas de nuestro pensamiento que imponen
normas, formas de actuar y de nombrar cosas o acciones
también. Es ahi donde podemos hallar las contradiccio-
nes, pero también la necesidad de trabajar sobre la rela-
cién pensamiento y realidad concreta.

Vulnerabilidad o precariedad son conceptos que me
interesé en trabajar y analizar, ya que muchos secto-
res poblacionales sufren de los estragos de un orden que
minimiza el valor de la vida humana y sélo hace de éste
una construccion politica. Debemos comprender que
hay esquemas conceptuales que controlan lo que somos
capaces de reconocer, nos hacen sélo reconocer algunas
vidas como valiosas, nos delimitan lo que podemos en-
tender como humanos. Menciono en mi libro Sin miedo
formas de resistencia a la violencia de hoy: “si las dife-
rencias de clase, raza o de género se inmiscuyen en el
criterio con que juzgamos qué vidas tienen derecho a ser
vividas, se hace evidente que la desigualdad social des-
empena un papel muy importante en nuestro modo de
abordar la cuestién de qué vidas merecen ser lloradas”
(2020: 41). Sin embargo, considero que entender la vida
es entenderla como un objeto valioso que se le debe reco-
nocer a todos y todas, independientemente de cualquier
orden politico o circunstancias que la rodean. No puede



75

haber un distingo entre si una vida es mds valiosa que
la otra, porque si partimos de ello, la pérdida de algunas
vidas parece no importarle a algunas personas.

Si la vida de alguien es reconocida como una amena-
za en la construccion social y en el imaginario colectivo,
ésta se considera que no debe ser valorada, por lo tanto,
hay sociedades que vulneran y precarizan a sectores que
no coinciden con su orden establecido y los vuelven una
amenaza que debe ser destruida, desterrada, olvidada o
aniquilada.

Por ello, he considerado que un gobierno democrati-
co debe representar todas las voces, debe poder ponerse
como principio el valor de la vida, el valor de la igualdad.
Un gobierno democratico que también es feminista, esta
poniendo dentro de sus finalidades el trato igualitario y
la libertad de todos y todas, sin embargo, la democracia
que no encarne los principios de libertad y de igualdad
no representa la voz de las mujeres, ni de las minorias
vulneradas y de lo otro.

A aquello que no entra dentro de las categorias bi-
naristas impuestas socialmente se le arrebata ese valor
primordial de la vida, ya que las normas sujetan a un
solo modelo heteronormativo y se pueden utilizar para
vulnerar y precarizar la existencia; para hablar de un
gobierno realmente democratico se debe escuchar a to-
das las voces y dejar de invisibilizarlas.

En cuanto a mi reflexion sobre el capitalismo y el pa-
triarcado considero que mantienen una relacién intrin-
seca en la que las mujeres trabajan, pero su trabajo no
es valorado ni reconocido; es mas bien explotado en el
ambito de lo publico y lo privado. Si en los hogares hay
desigualdad e inequidad en las responsabilidades, esto
se traduce o transporta también al ambito social, donde
estructuralmente ya existe un orden que fomenta inclu-
so institucionalmente esas desigualdades. La conciencia
publica debe conciliar con la conciencia privada, se debe



76

trabajar para superar en un nivel cultural esas desigual-
dades para que los hombres no sélo lo vean como una im-
posicion social con la que fingen cumplir para ser politica-
mente correctos, deben superarlo para volverlo realmente
una condicién de respeto a la igualdad en los diversos
entornos de sus vidas, y que la transformacion realmente
se dé a través de deconstruir las conciencias privadas.

He considerado que mi reflexién sobre el feminismo
ha causado mucha polémica, el feminismo para mi es un
movimiento que esta en contra de la violencia, en contra
de todas las formas de violencia, por supuesto que pueden
sentirse representadas las mujeres, ya que la voz femi-
nista siempre estd denunciando el abuso, el control y la
violencia ejercida sobre nuestros cuerpos, pero también
pueden sentirse representados todos aquellos que han
sufrido o han sido victimas de algun tipo de violencia, es
decir, un mundo donde la violencia es algo estructural
y sistematico, probablemente va a generar violencia no
sélo en contra de las mujeres sino contra todos aquellos
y aquellas que no coincidan con ese ejercicio del poder,
es por ello que el feminismo, al ser una voz de denuncia,
siempre va a ser una forma de identificacién donde nos
podemos sentir representados.

El feminismo, ademas, ha construido a lo largo de la
historia propuestas de andlisis social, politico y cultural,
ha trabajado en teorias y propuestas para poder trans-
formar la realidad violenta que ha aquejado a las socie-
dades por tantos afios. Es por ello que el desconocimiento
sobre el feminismo y sus principios transformadores hace
que sea injustamente despreciado por muchas y muchos,
porque no logran comprender el cambio tan trascenden-
tal que propone.

Por esta gran responsabilidad que ha asumido la lu-
cha feminista al adoptar no sélo una actitud combativa
y de denuncia sino también de reflexién y propuestas
transformadoras, debe contemplar que su lucha no sélo



77

es en nombre de las mujeres, sino considerar que su lu-
cha por la construccion de sociedades mas igualitarias
también es en nombre de todos aquellos sectores que han
sido vulnerados y precarizados. Esto no significa que sea
responsabilidad de las feministas transformar la reali-
dad, sino incluir en su lucha aquello que por anos no ha
sido nombrado, aquello que aunque no se presente con
cuerpo de mujer es capaz de luchar por los mismos idea-
les, de igualdad, libertad y justicia. Creo que, por ello, mi
percepcién del feminismo hace que no muchas se sientan
identificadas, ya que consideran que no antepongo como
principio la luchas de las mujeres, pero ya que hay mu-
chos otros individuos que no se identifican exactamente
en el concepto de mujer, una lucha que ponga los dere-
chos de las mujeres sélo en tanto exista una identifica-
cién con el concepto de mujer, terminara representando
s6lo una lucha sesgada.

Me gustaria hablarles sobre el concepto de género,
gran parte de mis reflexiones las he dedicado especial-
mente a deconstruir el sistema binario sexo genérico he-
teronormativo, que por anos ha formado parte de nuestra
construccién de quienes somos, de nuestras identidades y
nuestras formas de nombrarlas. Las sociedades han sido
conformadas para ensefiarnos que sélo hay dos opciones,
como si fuera algo natural, como si naciéramos con dos
opciones, o se es hombre o se es mujer, y dejan fuera a
todas aquellas personas que no se identifican con este
binarismo. El género se define como una construccion so-
cial, las relaciones que establecemos estan determinadas
a través de las caracteristicas que vamos colocando en
los individuos donde se espera una accién en respuesta
a esas designaciones. La identidad asume roles sociales
que se van ajustando a las necesidades para lograr la
aceptacion o el reconocimiento, sin embargo, el deseo y la
sexualidad de las personas y su forma de mostrarlo, mu-
chas veces no encajan con esas imposiciones binaristas



78

del género, muchas veces nuestros deseos pueden variar
y se topan con una limitante conceptual que no permite
que exista la libertad de eleccion y accién.

Es por ello que para mi el género es un acto performa-
tivo, el género no es algo que esté contenido en el cuerpo
sexuado, ni en la psicologia, ni en la interioridad de for-
ma natural en las personas. Este se constituye en actos,
modos de ser, de vestir, de actuar; configurarse de esta
forma es asumir un compromiso con nuestra identidad,
subvertir es resignificar con esos actos nuestras identida-
des. En la cotidianidad se vuelven una forma de vida, ac-
tos que producen efectos y que pueden ir transformando
la visién de una realidad que se considera estatica.

Sin embargo, es importante preguntarnos ;como es
que llegamos a identificarnos con tal o cual género? Si
estas construcciones categoéricas de ser hombre o mujer
anteceden a nuestro nacimiento, bastaria tnicamente
con que alguien se fije en nuestras caracteristicas bio-
légicas para inclinarnos a tal o cual identidad y empe-
zar a vivirla sin problema; la gran problematica surge
cuando aun teniendo ciertas caracteristicas bioldgicas,
la forma de vivir la sexualidad y el deseo no encajan con
las caracteristicas que se “deberian cumplir” para poder
decir que somos de tal o cual género. Es ahi donde, al no
encajar, hay un gran sector de personas que comienzan
a ser segregadas y discriminadas, ya que salen fuera de
este orden.

(,Qué hacemos entonces con este problema?, jel pro-
blema gira en torno Unicamente a la asignacién de gé-
nero? Una de mis propuestas que he sumado al andlisis
sobre el género es identificar que el sexo también es una
construccion social. Es una construccién que se va impri-
miendo en los cuerpos de acuerdo a ese binarismo, por
lo que se convierte en una limitante para el género ya
que solo asigna dos opciones como naturales, si tomamos
en cuenta que esa asignacién sexual en la realidad con-



79

temporanea ya se puede transformar, entonces aquellas
categorias comienzan a no ser suficientes para nombrar
lo existente.

Definitivamente, la performatividad del género es
para mi entonces esa forma de comprender la realidad
de los cuerpos, su diversidad, la libertad de expresar su
identidad, su sexualidad y de construir el camino a la
deconstruccién estatica sobre lo heteronormativo y el
binarismo.

Sé que puede resultar bastante complejo asumir es-
tas reflexiones, que incluso algunos sectores del feminis-
mo no coinciden con estas ideas y mucho menos secto-
res conservadores de las sociedades, sin embargo, estoy
convencida de que nombrar lo invisibilizado por muchos
anos no s6lo es hablar de las “mujeres”, también es sus-
tantivo para nombrar a todos y todas aquellas que estan
construyendo también un lugar en este mundo, un lugar
donde puedan ser tratados como personas.

Para reflexionar sobre la persistencia del cuerpo me
gustaria contemplar algunas ideas que de alguna forma
han limitado el concepto de persona en la actualidad:

+ No se considera persona a todo aquel o aquella que
sale del orden normativo heterosexual y binarista
(la neutralidad queda fuera).

* Los cuerpos tienen significado s6lo a partir de los
organos sexuales, lo cual puede contradecirse con
el género.

* Ser hombre o mujer no se encuentra prescrito solo
a la condicién bioldgica, sino también a la identi-
dad que se halla determinada como construccién
social y el imaginario que regula nuestra identi-
dad, nuestras acciones y nuestros cuerpos, pero
esta imposicién de las identidades binarias no al-
canza para nombrar lo existente.



80

+ Esta contradiccién entre lo sexual y la identidad
en ocasiones es excluyente e insuficiente para po-
der definir otras identidades.

(,Qué pasa entonces con estos cuerpos que desean bus-
car un lugar en la sociedad? Su materialidad es pensada
como un hecho dado por naturaleza, sin embargo, este
efecto del poder en la construcciéon de su materialidad
es el punto de partida para deconstruir a partir de esta
reflexion un orden que deje de invisibilizarlos.

Considero que esta forma de pensamiento nace a par-
tir de mi postura posestructuralista, mi critica a las co-
rrientes de pensamiento estructuralista tiene por base
que, desde esa construccién conceptual para ordenar
el mundo, van dejando fuera todo aquello que no entra
dentro de su orden establecido; con el pretexto de que
no puede haber ambigiiedad en la correspondencia on-
tolégica con la objetividad, establecen categorias que si
bien han dado orden a las relaciones humanas, éstas se
transforman constantemente y nos van poniendo enfren-
te siempre la necesidad de contemplar que las categorias
a veces no pueden contener la totalidad del significante.
Esto produce un choque con la realidad, porque nos da-
mos cuenta de que no hay conceptos absolutos, que he-
mos alcanzado sélo etapas de las categorias, pero que este
orden en el que se crean constantemente nos rebasa en la
cotidianidad y va irrumpiendo con nuevas necesidades de
cosas, personas y acciones que necesitan ser nombradas.
Pensar entonces nuestras realidades a través del poses-
tructuralismo es esta posibilidad de deconstruir las cate-
gorias para desnaturalizar las que violentan, segregan o
invisibilizan. El género y la realidad son performativos y
como tales debemos pensarlos.

Uno de mis escritos que habla sobre género, sexua-
lidad y feminismo es El género en disputa, que es con-
siderado una de las aportaciones méas recientes para el



81

feminismo, la filosofia y la teoria politica, mi propuesta
es establecer un didlogo serio de reflexién. Mi interpela-
ci6n al feminismo es radical, mis criticas al uso del “no-
sotras las mujeres”’, una categoria que puede tornarse
excluyente ya que funciona bajo la légica del principio
binario y heteronormativo, como si sblo existiera una
naturalizacién sobre el género y el cuerpo, ha traido al
escenario una reflexién polémica, la propuesta de desna-
turalizar las definiciones binarias, a partir de explicar
que los cuerpos sexuados son una construccién de género
y no una condicién meramente natural, es el punto deto-
nante para interpelar no sélo la realidad sino también la
categorizacién de la misma.

;,Qué pasa con la violencia que se genera ante las de-
signaciones binarias? En un primer momento son exclu-
yentes sociales, las poblaciones son castigadas y ridicu-
lizadas, el ejercicio de poder se adjudica la organizacién
social y por lo tanto la limita, limita su acceso al concepto
de ser humano e introduce s6lo un orden u organizacién
social donde hay quienes nos son considerados como
humanos.

Muchas veces el ejercicio del poder configura un dis-
curso y orden en un supuesto respeto a los derechos hu-
manos, construye una visién de ser politicamente res-
ponsables y de actuar correctamente, pero esto solo lo
hace en torno a sus consideraciones de aquellos que me-
recen ser contemplados dentro de su categoria de seres
humanos, a aquellos cuerpos que considera deben ser
respetados les otorga el privilegio de acreedores de dere-
chos. Esta configuracién que, incluso, es institucionaliza-
da, se vuelve un acto de exclusién justificada, de discri-
minacién permitida, un doble discurso de opresién que
termina por precarizar la existencia de los otros que no
puede dominar, al final es una forma de controlar pero
también de encadenar existencias, una de las formas de
gjercicio de la violencia mas silenciosa pero mas atroz.



82

Es asi que la importancia de poder describir la reali-
dad a través de una mirada feminista, de igualdad y de
Jjusticia, atraviesa todos estos andlisis que hasta el dia de
hoy pretendo contribuyan a la reflexion y sirvan de argu-
mento para trabajar la deconstruccion del orden contem-
pordneo que le dé voz y presencia a todos y todas aquellas
voces excluidas e invisibilizadas por el ejercicio del poder.

BioGraria

Judith Pamela Butler nacié en Cleveland, Ohio, el 24 de fe-
brero de 1956. Sus padres eran de origen israeli, creyentes de
la religién judia. Se inicié en el pensamiento filoséfico a una
edad muy temprana para los estandares modernos, cuando
tenia 14 anos.

Sus padres la inscribieron en una escuela hebrea, a la
cual asistié durante sus afos de nifia y de adolescente. En
esta escuela, le fueron inculcadas las ideas de la ética judia,
las cuales dieron rumbo a su futura vida como filésofa.

Uno de los rabinos de la escuela judia a la que asistia le
logré inculcar varias ideas de la filosofia, las cuales llama-
ron la atenciéon de Butler y la encaminaron por esa carrera.
Estas clases de filosofia fueron originalmente un castigo,
porque Judith solia hablar mucho en clase cuando era nifa.

Estudios avanzados

Su primera institucién universitaria fue el Bennington Co-
llege, pero poco después se inscribi6 en la prestigiosa Uni-
versidad de Yale. Alli le otorgaron una beca para estudiar
en la Universidad de Heidelberg, en la cual cursé sus estu-
dios en 1979.

Obtuvo un titulo de doctorado en filosofia en la Univer-
sidad de Yale en 1984. En lo que respecta a sus creencias



83

filoséficas, éstas estan estrechamente relacionadas con los
origenes alemanes de esta ciencia.

Sus creencias principales derivan del idealismo aleméan
y del trabajo de la Escuela de Frankfurt. Sin embargo, la
fenomenologia también ha influenciado el pensamiento de
Butler a lo largo de toda su carrera.

Trabajo profesional

Una de las ramas a las que Butler méas ha contribuido es al
posestructuralismo. Este término se refiere a la gran canti-
dad de contribuciones filos6ficas generadas por pensadores
del siglo xx, tales como la misma Butler, tomando inspira-
cion del pensamiento francés.

Las ideas francocentristas desempefian un rol impor-
tante en el trabajo de la filésofa y en su desarrollo desde
inicios de los afios 1900.

Durante los dltimos afios del siglo pasado, Butler se
dedic6 a la ensenanza en varias universidades de Estados
Unidos. Fue profesora en la Universidad de Wesleyan, la
Universidad George Washington, la Universidad Johns
Hopkins y, finalmente, en la Universidad de Columbia.

En 1998 fue nombrada Profesora de Retérica y Lectura
Comparativa en la Universidad de California y, desde 1987
hasta el presente, ha escrito més de 14 obras filoséficas.

El libro méas importante que escribid, en lo que a impac-
to social respecta, es Problemas de género: el feminismo y la
subversion de la identidad. Este libro presenta al feminis-
mo y al género femenino de una manera Unica, considerada
uno de los aportes méas significativos de Butler para la filo-
sofia y el movimiento feminista moderno.

Ideas sobre el feminismo

Problemas de género: el feminismo y la subversion de la
identidad. Este libro de Butler, el mas reconocido, puede



84

ser interpretado como una intervencién externa hacia el
feminismo. El libro cuestiona la existencia de una unidad
que englobe los sentimientos de las mujeres [...], y habla so-
bre las diferencias entre el feminismo visto desde el punto
de vista de una mujer blanca, y el feminismo al que puede
estar sujeto una mujer de color. Las diferencias sociales en-
tre las dos razas son usadas por Butler para explicar las
diferencias entre los sentimientos de las mujeres. Ademas,
este libro retoma el problema de la exclusién de una nueva
manera. Butler describe como violenta la naturaleza de dar
un nombre a los “hombres” y a las “mujeres”.

La autora asegura que esas dos categorias forman parte
de un sistema binario, al cual no todas las personas desean
pertenecer. Son estas personas, que se sienten excluidas
del sistema, a las que mas afecta el hecho de que sélo exis-
tan dos categorias.

La principal teoria que Butler defiende es que el género
es un término construido por la sociedad, como consecuen-
cia de la socializacién, y concebido por la mayoria de las
personas a escala global.

Teoria del género

Una de las principales teorias, la cual sirvi6 como innova-
cién para el movimiento feminista y LGBT, es aquella que
explica al género como algo constituido por las palabras y
las acciones. Es decir, el comportamiento sexual de cada
persona es el que define su género, el cual no debe ser nece-
sariamente “hombre” o “mujer”.

Butler teorizé extensivamente acerca de la naturaleza
del género. Segtn sus teorias, el comportamiento sexual no
esta basado en una esencia natural dictada por el género,
sino todo lo contrario. El comportamiento humano crea la
ilusién de que un género particular existe.

El género, segin esta teoria, estd constituido por una
serie de acciones que, errdneamente, se piensa que son el



85

resultado de pertenecer a un género u otro. El género de
una persona se juzga conforme a sus acciones; es decir, el
género existe a partir de las acciones de cada individuo, no
de manera prescrita.

Es posible que existan desviaciones en lo que constituye
a un género. De hecho, Butler las considera inevitables. Es
a partir de estas variaciones de género que el concepto es
interpretado por las sociedades.

Naturaleza

La razén por la cual Butler trata tan cercanamente al con-
cepto de género con el concepto de feminismo es por la na-
turaleza similar que comparten ambos términos.

Ademas, Butler teoriza que una persona no es capaz de
decidir a cual género pertenece. Cada persona tiene una
“identidad individual”, la cual forma parte de su ser y que
es imposible de modificar. Se forma y refleja a partir de
las acciones que lleva a cabo cada individuo en su entorno
social.

Este concepto es igualmente aplicable para el feminis-
mo. Las mujeres tienen su propia identidad, pero cada
identidad es tnica. Es decir, no existe una unidad, ni si-
quiera dentro de un mismo género, tal como teorizé Butler
en Problemas de género.

Teoria del sexo

La teoria del género de Butler va més alla de referirse pu-
ramente a la constitucién del género femenino o masculino.
Para la filésofa, el mismo concepto de “sexo” es parte de
una serie de acciones que lleva a cabo el individuo en la
sociedad.

Segun su teoria, el sexo se construye a través de accio-
nes porque representa una identidad arbitrariamente dis-
tinta entre una persona y otra.



86

Para Butler, existen varias palabras y frases que cons-
truyen de manera arbitraria la percepcién que las personas
tienen del género. Por ejemplo, desde el momento en que
una nina nace y el doctor exclama que “jes una nina!”, se
comienza a condicionar la percepcién que se tiene de esa
persona desde su nacimiento.

La filésofa utilizé esta teoria en conjunto con el resto
para explicar por qué existen las diferentes percepciones
que se tienen sobre el género de las personas.

El feminismo, segun ella explica, estd estrechamente
ligado con este concepto. Cada mujer construye una percep-
cién distinta de si misma en el transcurso de su vida.

Criticas al feminismo politico

En su libro Problemas de género, Butler critica la aproxima-
cién que tiene la politica feminista en torno al movimiento
feminista como tal. Segtn ella, el objetivo que quieren al-
canzar la mayoria de las integrantes de este movimiento es
excluyente para las mujeres, ironicamente.

El concepto del género de “mujer” que el movimiento
busca defender, es el concepto tradicional que se tiene acer-
ca del ser femenino en general. Es decir, el concepto que
tienen los grupos feministas acerca de su ideologia gira en
torno a un concepto errado, al menos para el pensamiento
de la fil6sofa.

La base de la teoria feminista sélo tiene sentido si se
parte desde el punto de vista de que una mujer es hete-
rosexual. Segun la teoria de Butler, este concepto es muy
excluyente para un gran porcentaje de mujeres a nivel
mundial.

Las ideas tradicionales del feminismo la llevaron a du-
dar acerca de la verdadera naturaleza del movimiento. Es
complicado entender como puede un movimiento feminista
defender los derechos de la mujer si la base tedrica en la
que se sustenta es, en esencia, incorrecta.



87

Cambios al feminismo

Con base en sus criticas al feminismo, enfatiz6 que se deberia
enfocar en la desestabilizacién subversiva (pero consciente)
que se hace al término de “mujer”. Esta desestabilizacién se
logra a través de las caracteristicas de comportamiento que
son vistas como aceptables para una mujer.

Ademas, hablé sobre las “parodias de género” y el princi-
pio erréneo de estos conceptos, el cual estaba basado en las
fallas tedricas en lo que se refiere a la relacién entre género,
sexo y sexualidad.

Los conceptos usados por Butler para describir a los tra-
vestis engloban una serie de ideas referentes a la coheren-
cia de la heterosexualidad en la sociedad.

Para ella, los travestis son una unidad fabricada que las
personas dentro de una sociedad ven como una manera de
neutralizar el sexo y el género de cada individuo. En reali-
dad, es una manera que ellos tienen de expresarse.

Teoria queer

El trabajo de Butler también sirvié como fundamento para
la llamada “teoria queer”. Esta teoria engloba una serie de
textos referentes al estudio de actitudes y comportamientos
de personas pertenecientes a la comunidad LGBT y a los es-
tudios de las mujeres en general.

La teoria queer se basa en los principios del feminis-
mo, que aseguran que el género es parte del “ser” de cada
persona, en gran medida inspirada por las ideas de Judith
Butler.

El término fue acufiado por una feminista italiana lla-
mada Teresa de Lauretis, a principios de los afios noventa.
La teoria se enfoca en el estudio entre las diferencias entre
sexo, género y deseo.

Si bien el concepto suele usarse para hacer referencia
a personas bisexuales u homosexuales, engloba una gran



88

cantidad de términos referentes a la identidad sexual de
las personas.

De hecho, la teoria queer incluye a las personas que han
decidido cambiar de sexo mediante operaciones especiales
e incluso a las personas que se visten como si perteneciesen
al sexo opuesto. Las bases tedricas de este concepto estan
estrechamente ligadas a las ideas que Butler ligd al movi-
miento feminista.

Biografia tomada de Ibarra (2018).

Tomada de https://commons.wikimedia.org/w/index.php?cu-
rid=31967265



89

EJERCICIO DE REFLEXION

“Cualquiera que sea la libertad
por la que luchamos,
debe ser una libertad basada
en la igualdad”

Judith Butler

Judith Butler es una filésofa que ha dedicado muchos de
sus trabajos y reflexiones a los temas de la igualdad, la
libertad y la justicia. Te invitamos a escribir tus reflexio-
nes sobre estos conceptos, en la actualidad qué podrias
decir de ellos:

Cuestionario para reflexionar sobre las ideas de las
muyjeres filésofas

1. Escribe una idea descrita por Judith Butler que te
haya parecido una contribucién a la lucha de las mu-
jeres.




90

2. ;De qué manera crees que sus ideas te pueden servir
para tu participacién politica?

M1 BIOGRAFiA

Este espacio es para ti mujer, que te atreves a desafiar tu
realidad, a deconstruirte, a luchar por un mundo mejor, a
participar politicamente para transformar tu comunidad
y entorno, a luchar para vivir y construirte libre, que tie-
ne su propia historia de lucha por la dignidad, la justicia,
la libertad y la igualdad. Tal vez no seamos filésofas, pero
SOmos mujeres que nos merecemos contar nuestras histo-
rias porque somos parte de la transformacién de nuestro
pais.

Mi nombre es (escribe aqui

tu historia).




91




92

REFERENCIAS

Diario Digital Femenino (2019), “Libros de Judith Butler
para descargar”, en Diario Digital Femenino, 10 de
abril, recuperado el 27 de marzo de 2021, de <https://
diariofemenino.com.ar/libros-de/>.

Ibarra, Marco (2018), “Judith Butler: biografia, ideas
y frases”, en Lifeder, 6 de agosto, recuperado el 25
de marzo de 2021, de <https:/www.lifeder.com/
judith-butler/>.









Mi filésofa de confianza,
de Maribel Pedroza Villanueva,
se termind de imprimir el 5 de agosto de 2021.
Se tiraron 1000 ejemplares.






La Secretaria Estatal de Mujeres Morena de la Ciudad de México pone al alcance
de las militantes y simpatizantes cuatro publicaciones que abordan estudios so-
bre democracia, paridad, legislacién, feminismo y violencia politica, todos ellos
con perspectiva de género. Con la publicacién en este afio de este libro y otros
tres de la coleccién Mujer, Feminismo y Liderazgo Politico se han editado nue-
ve libros que proporcionan un acercamiento al pensamiento critico de nuestro
tiempo, porque las mujeres y los movimientos feministas siguen demandando
igualdad, equidad y el derecho a una vida digna y sin violencia.

Nuestro reconocimiento al trabajo de las autoras de los proyectos que confor-

man esta entrega, estamos seguras que coadyuvard a la formacidn politica de las
mujeres del Movimiento de Regeneracion Nacional (Morena).

Guadalupe Juarez Hernandez

dmorena

Ciudad de México

Secretaria Estatal de Mujeres morena en la Ciudad de México



