






MI FILÓSOFA DE CONFIANZA

Colección
Mujer, Feminismo y Liderazgo Político



Comité Ejecutivo Estatal morena, Ciudad de México

Delegado en funciones de presidente 
Héctor Ulises García Nieto

Secretaría Estatal de Mujeres morena,  
Ciudad de México

Secretaria
Guadalupe Juárez Hernández



MI FILÓSOFA DE CONFIANZA

Maribel Pedroza Villanueva



Mi filósofa de confianza,
Maribel Pedroza Villanueva

Coordinación editorial 
Virginia Barrera Rodríguez

Cuidado editorial 
David Moreno Soto

Diseño y formación
Irene Alvarado

Diseño de portada
Laura Edith Rodríguez Martínez
Virginia Barrera Rodríguez



ÍNDICEÍNDICE

Introducción� 9

Simone de Beauvoir� 13

Rosario Castellanos� 27

Graciela Hierro Pérez Castro� 39

Silvia Federici� 57

Judith Butler� 73





9

INTRODUCCIÓN

La filosofía es un campo del conocimiento que por muchos 
años ha sido desarrollada por hombres, si revisamos la 
bibliografía sobre pensamiento filosófico, sin duda vamos 
a encontrar listas interminables donde parece que sólo 
un género ha construido el espacio conceptual de catego-
rías y el imaginario colectivo a través de sus ideas. Si ha-
cemos un esfuerzo de búsqueda más exhaustivo, es ahí 
donde vamos encontrando diversas escritoras que nos 
muestran que las mujeres también formamos parte de la 
construcción de reflexiones y somos parte del desarrollo 
del pensamiento de la humanidad.

¿Qué pasaba entonces en aquellas realidades?, ¿por 
qué sólo eran pocas las mujeres a quienes se les podía 
llamar filósofas?, ¿qué tipo de mujeres eran las que po-
dían alcanzar esos espacios? Muchas respuestas a estas 
interrogantes las podemos encontrar justo en los libros y 
trabajos de investigación y reflexión de las mujeres filóso-
fas. Mujeres que se atrevieron a desafiar aquellos espa-
cios tan cerrados, y que, con sus trabajos, nos muestran 
cuáles eran las dificultades que enfrentaban, así como las 
reflexiones que les suscitaban las realidades en que cons-
truyeron sus pensamientos.

La filosofía es un espacio de reflexión que, como dijera 
Hegel, requiere la paciencia del concepto, exige un ejerci-
cio de reflexión constante que nos puede ofrecer un sinfín 
de oportunidades para comprender la realidad que nos 
rodea, nos permite darle significado, construir categorías 
de análisis y poder encontrar caminos de respuestas a 
las diversas interrogantes que acompañan a la humani-
dad. Sin embargo, la filosofía descrita sólo de esta mane-



10

ra, pareciera que se encuentra en un campo inalcanzable 
para la mayoría de las personas, justamente como un 
espacio de reflexión que en apariencia sólo unos cuantos 
pueden alcanzar.

Los filósofos helenistas decían que cada libro que 
llegaba a nuestras manos era un ejercicio espiritual de 
reflexión que hacían los y las autoras para comunicar-
se con la humanidad. En ese sentido, las reflexiones de 
las mujeres que forman parte de este trabajo nos hablan 
a través de su pensamiento, del ejercicio espiritual que 
hacían al reflexionar sobre sus contextos y su realidad, 
para deconstruir las categorías que se utilizaban para 
explicarlos y que, muchas veces, no daban respuesta a 
sus interrogantes. 

Las reflexiones de las mujeres filósofas de este traba-
jo reflejan el esfuerzo del itinerario de su pensamiento,   
que además de introducirse en el mundo de la filosofía, 
lo hacían y hacen también a partir de la reconfiguración 
de sus identidades y del lugar que ocupan en el mundo.

Entre feminismo, teoría política, participación de las 
mujeres, activismo, poesía, performatividad del género, 
existencialismo, posestructuralismo, análisis y crítica 
al marxismo y muchas más reflexiones, es que gira el 
presente trabajo, dejándonos ver que las mujeres que se 
asumen como tales y las que se definen con otra identi-
dad han marcado la historia de la humanidad a través 
de sus pensamientos.

Difundir y recopilar el conocimiento de diversas filó-
sofas mexicanas e internacionales de manera accesible, 
tiene la intención de que las mujeres puedan tener un 
acercamiento a su pensamiento y reflexiones. De esta 
forma, se pretende que reconozcan los diversos escena-
rios donde surgen sus ideas y les pueda servir como he-
rramienta para comprender la significación de sus apor-



11

taciones y retomar los elementos que consideren útiles 
para su empoderamiento.

Reivindicar las aportaciones que han realizado mu-
chas mujeres y que permanecían invisibilizadas a lo lar-
go de la historia, permite que sus ideas contribuyan a la 
construcción de reflexiones para que las mujeres puedan 
realizar el análisis de su realidad y sus contextos pro-
pios, construyendo así sus estrategias de lucha y partici-
pación política.





13

SIMONE DE BEAUVOIR

Mi nombre es Simone Lucie Ernestine Marie Bertrand 
de Beauvoir y corría el año de 1908 en París, Francia, 
cuando nací. Mi familia era una familia acomodada en 
mi país y aunque el mundo se estaba enfrentando a la 
primera guerra mundial, parecía por momentos que eso 
desaparecía, que no pertenecía a mi realidad, escasas 
veces escuché una conversación sobre eso en mi presen-
cia. Crecí contemplando a muchas figuras masculinas en 
mi entorno, de alguna forma la admiración familiar se 
centraba en sus grandes logros, en las grandes hazañas 
que realizaban y exponían en las reuniones familiares. A 
pesar de siempre representar una fuerte influencia, mi 
niñez estuvo marcada siempre por una contradicción ex-
traña, ya que mi padre consideraba que era muy distinta 
a las otras mujeres de mi familia, decía constantemente 
que yo pensaba como hombre, y que incluso parecía un 
hombre. Eso por supuesto a mi madre le causaba una 
enorme aflicción ya que su papel siempre había sido re-
legado por mi padre y por momentos no sabía cómo diri-
girse a mí. Ello marcó, sin duda, parte de mis reflexiones 
y mi interés por escribir algún día cuál sería entonces el 
papel de las mujeres en la sociedad. Y aunque confieso 
que en un principio me lo había impuesto con un mero 
interés personal, llegó un momento en que dejé de pen-
sar en lo individual y quería escribir sobre el papel de las 
mujeres en la sociedad.

Mi madre desafortunadamente no fue un ejemplo a 
seguir en esta tarea, y aunque gran parte de mi niñez 
estuvo acompañada por ella y por una fuerte influencia 
religiosa que inculcó en mí, el influjo del pensamiento 
ateo de mi padre me alejó del único lazo que me hacía 



14

coincidir con mi madre. A partir de ahí mi interés por el 
conocimiento, las letras y la filosofía comienzan a tomar 
impulso en mi vida, por lo que elijo convertirme en pro-
fesora. Me decido a entrar a la universidad y me gradúo 
en letras, fui aceptada para ser profesora de filosofía en 
la universidad en 1929, siendo una de las mujeres más 
jóvenes en realizarlo en Francia.

En este mismo año conozco a quien será mi pareja 
por el resto de mi vida, Jean-Paul Sartre, coincidíamos 
en reflexiones filosóficas y, aunque en ocasiones había 
discrepancias, éstas nos servían para hacer crecer nues-
tra reflexión y conocimiento. Nuestra forma de pensar y 
vivir el amor les resultaba un tanto extraña a las perso-
nas, ya que el apego común de las parejas no era parte 
de nuestro vivir cotidiano, la libertad de elegir y de estar 
fue nuestra propia construcción revolucionaria, una for-
ma de revelarnos por sobre las imposiciones comunes del 
amor. Para las personas éramos una pareja muy abier-
ta, no concebían la idea de que no nos guardáramos esa 
fidelidad inquebrantable que solían prometerse los ena-
morados, solíamos permitirnos de manera consensuada 
encuentros con otras personas, tal vez lo único permitido 
era la promesa de no dejar de amarnos, aunque en ese 
momento no podíamos estar seguros que esa promesa se-
ría para siempre.

La visión de la mujer común era la consagrada a su 
matrimonio y a su único dueño, y yo literalmente era 
una mujer libre, libre de sentir, de estar, de elegir y eso 
por supuesto no era muy bien visto para mi condición 
de mujer. Muchos incluso llegaron a pensar que era una 
imposición más del poder masculino sobre mi persona, 
una mujer actuando como lo hacía un hombre; por mo-
mentos volvía a recordar aquellas viejas palabras que mi 
padre me decía, ¿sería acaso entonces que si salías del 



15

molde impuesto socialmente a las mujeres nuestra única 
opción era parecer hombres?

He de confesar que mi interés en escribir sobre el 
existencialismo me convencía de que la diferencia fisioló-
gica no determinaba el devenir del ser, tal vez por eso mi 
empeño en hablar y reflexionar sobre lo que nos definía 
como mujeres. Siempre parecíamos ausentes, parecía-
mos ser lo otro de lo original, ser lo otro en relación al 
verdadero ser, lo segundo, lo que tenía que esperar para 
ser, ¿es que acaso nuestra propia conciencia de sí no po-
día develar nuestro ser? Pues así es, así es como el mun-
do se empeñaba en hacer parecer que no debíamos ser, 
siempre negándonos, es por ello que me di cuenta que 
este mundo, así como lo habían construido, necesitaba 
de mí, necesitaba negarme constantemente para poder 
ser lo que decía ser. Es así como comprendí que su única 
manera de poder decir que eran algo, era por medio de 
imponer su poder sobre mí, sobre nosotras: nos invisibi-
lizaban, nos escondían en las sombras para que el predo-
minio de aquello que creían superior pudiera sentir que 
tenía el control.

“No se nace mujer, se llega a serlo”, pensamiento que 
me llevó a escribir El segundo sexo. Nace justamente de 
pensar si mi existencia ya se veía afectada desde el mis-
mo momento de haber nacido con un cuerpo de mujer, 
¿es que acaso había nacido con una especie de tatuaje 
o marca en la piel que definía lo que tenía que ser y 
no podía cambiarlo? Tal parecía que el mundo me decía 
que sí, que había decisiones que no dependían de mí, que 
para ser mujer debía cumplir con cada una de las cosas 
que me decían debía hacer, como una especie de requi-
sitos que debía cumplir. Pero justo ahí es donde volví 
de nuevo a mi infancia, si mi padre decía que pensaba 
como hombre, entonces había vivido engañada todo este 
tiempo, cómo es que podía pensar lo que pensaba siendo 



16

mujer, inevitable confusión en la que me encontraba. Tal 
vez mi padre siempre estuvo equivocado, tal vez las mu-
jeres podíamos ser algo más que aquello que nos decían 
que podíamos ser, quizá llegar a ser mujer dependía de 
algo más que sólo aquello que nos permitían ser, tal vez 
ser mujer era aquello que nosotras construimos, quizá 
nunca parecí un hombre y siempre fui la mujer que se 
negaban a ver.

Muchas podían llamar feminismo a mi forma de pen-
sar, podría parecer que intentaba reivindicar el papel de 
las mujeres en la sociedad, sin embargo, yo tenía pri-
mero una deuda pendiente conmigo misma, una deuda 
que tenía que ser saldada, tenía que poder reconstruir-
me como algo más que lo no esencial que siempre me 
dijeron que era. La pasión por mi libertad fue el impulso 
que guió mis escritos y publicaciones, mi decepción ante 
los escenarios religiosos me hizo pensar en la inmorta-
lidad a través de las letras y de lo que podía trascender 
el tiempo, por medio de lo que podía transmitir en mis 
libros y del conocimiento que era capaz de compartir.

Con el tiempo comprendí que muchas de mis reflexio-
nes podían aportar a la construcción del movimiento 
feminista que, aunque en mi época no estaba bien de-
finido, serviría como uno de los pilares y cimientos que 
aportaría mucho para su argumentación. Muchas de mis 
obras en adelante seguirían siendo objeto de reflexiones 
y se tomarían como base para elaborar políticas de igual-
dad para la sociedad, incluso se creará años después un 
premio llamado Simone de Beauvoir por la libertad de 
las mujeres.

La idea de trabajar sobre los derechos de las mujeres 
y reivindicarlos me llevó a reflexionar y escribir sobre 
el derecho que tenemos para decidir sobre nuestra vida 
y nuestros cuerpos, algo que históricamente siempre se 
nos ha negado, escribo en El segundo sexo: “es preciso 



17

subrayar una vez más que las mujeres nunca han cons-
tituido jamás una sociedad autónoma y cerrada; están 
integradas en la colectividad regida por los varones y en 
la cual ocupan una posición subordinada” (2017: 587). 
Es por ello que dediqué parte de mi tiempo a escribir 
sobre el derecho que tenemos las mujeres sobre nuestros 
cuerpos, el derecho que tenemos a decidir y a formar so-
ciedades donde seamos más libres.

Poco a poco el feminismo fue tomando más fuerza en 
mi vida, muchas aportaciones seguían la intención de 
reivindicar la “conciencia feminista”, este derecho de in-
dependencia y libertad. Por ello participe en distintos 
movimientos en relación a la defensa al derecho al voto 
de las mujeres, a que socialmente se respetara nuestro 
derecho a participar en la toma de decisiones políticas 
en nuestro país. 

Aunque a lo largo de mi vida fui criticada por mu-
cho tiempo por mi forma de hacer de mi pensamiento 
reflexivo mi modo de vida, por hacer de mi forma de 
amar un acto de libertad y revolución, y por construir-
me libre de decidir, todo ello fue mi manera de mostrar-
le al mundo que nosotras las mujeres somos dueñas y 
constructoras de nuestros propios destinos y de nuestro 
propio concepto de mujer.

Biografía

Simone de Beauvoir nace en París [el] 9 de enero de 1908 en 
el seno de la burguesía francesa. Sus padres fueron Georges 
Bertrand de Beauvoir, abogado, y Françoise Brasseur. Dos 
años más tarde nace su hermana Hélène. El padre, ateo, 
la animó desde niña a familiarizarse con las grandes obras 
maestras de la literatura y a escribir. Durante los años de 



18

su infancia, Simone vive una fe ardiente, transmitida por 
su madre, de la que, sin embargo, se alejará gradualmente 
hasta que, a la edad de 14 años, acabará decidiendo que 
Dios simplemente no existe. [...] Debido a un revés econó-
mico familiar, el padre no pudo procurarles una dote ni a 
ella ni [a] su hermana. Sin embargo, ya hacia los 16 años 
la joven Simone decide que quiere trabajar y convertirse 
en profesora. Acude al Instituto Désir (Deseo), donde co-
noce a Elizabeth Mabille, apodada Zazà, con quien la uni-
rá una muy profundísima amistad. Zazà morirá en 1929, 
al parecer víctima de una meningitis, aunque De Beauvoir 
deja entrever que su muerte se debió a la lucha extenuante 
que tuvo que sostener con su familia por culpa de un matri-
monio al que se oponían. Lo ocurrido con su amiga tendrá 
un fuerte impacto en ella y alimentará su crítica al estilo 
de vida del ambiente en el que se mueve y hacia su actitud 
frente a la mujer.

En 1926, mientras prepara los exámenes para entrar 
en la universidad, se asocia al movimiento socialista. En 
la Sorbona, asiste a los cursos de literatura y de filosofía, y 
en esos años conoce y frecuenta a Merleau Ponty, Paul Ni-
zan, Claude Levi-Strauss, Raymond Aron. En 1929 obtiene 
el título en letras y la habilitación como profesor agrega-
do (la agrégation) en filosofía [...]. Ese mismo año conoce 
a Jean-Paul Sartre, con quien permanecerá ligada de por 
vida, tanto sentimental como intelectualmente. Nunca se 
casaron y mantuvieron un ligamen declaradamente abierto 
a las relaciones con terceros. De hecho, a lo largo de los 
años ambos tuvieron diversas aventuras y Simone mantuvo 
relaciones tanto con mujeres como con hombres. En sus tex-
tos, así como en diversas entrevistas, nunca hace mención 
de sus relaciones con mujeres, aunque sí habla de ellas en 
algunas cartas a Sartre y en su diario, anotado y publica-
do póstumamente por su hija adoptiva, Sylvie Le Bon de 
Beauvoir (Journal de guerre: septembre 1939-janvier 1941 
(Diario de guerra: septiembre de 1939-enero de 1941)).



19

A partir de 1931 se dedica a la enseñanza primero en 
Marsella, luego en Rouen, y, finalmente, a partir de 1936, 
en París en el Liceo Molière. En 1943 abandona ese trabajo 
y decide dedicarse por entero a la escritura. Ese mismo año 
publica su primera novela L’invitée (La invitada), una na-
rración de inspiración autobiográfica que refleja la compli-
cada relación a tres bandas entre Sartre, la misma Simone 
y una joven estudiante de origen ruso, Olga Kosakiewicz. 
La novela combina en una sola persona a Olga y a su her-
mana Wanda.

Al año siguiente, aparece Le Sang des autres (La sangre 
de los otros), en la que debate la cuestión de la responsabi-
lidad de un intelectual en tiempos de guerra. Siempre re-
flexionando sobre la guerra y la resistencia, en 1946 publica 
su tercera novela Tous le hommes sont mortels (Todos los 
hombres son mortales), que dedica a Sartre. En el periodo 
de la ocupación escribe también su única obra de teatro Les 
bouches inutiles (Las bocas inútiles), puesta en escena en 
octubre de 1945 en el Théâtre des Carrefours de París.

Inmediatamente después de acabar la guerra mundial 
aparecen sus primeros ensayos filosóficos: “Pyrrhus et Ci-
néas” (trad. al español como “¿Para qué la acción?”) en el 
44, “Idéalisme moral et réalisme politique”, “L’existentia-
lisme et la sagesse des Nations” (“El existencialismo y la 
sabiduría popular”), “Oeil pour oeil” (“Ojo por ojo”) en el 45, 
“Littérature et métaphysique” en el 46 y “Pour une moral de 
l’ambiguïté” (“Para una moral de la ambigüedad”) en el 47. 

En 1944, junto con otros intelectuales —Jean-Paul Sar-
tre, Raymond Aron, Michel Leiris, Maurice Merleau-Pon-
ty, Albert Ollivier y Jean Paulhan— funda [...] Les Temps 
Modernes (Tiempos modernos), una revista cercana al 
Partido Comunista y medio de expresión del pensamiento 
existencial.



20

Entre enero y mayo de 1947 se encuentra en los Esta-
dos Unidos para una serie de conferencias, al término de 
las cuales, un año más tarde, publica L’Amérique au jour 
le jour (América día a día). En Estados Unidos conoce al 
escritor Nelson Algren, con quien mantiene una relación 
sentimental (cuya historia está recogida y narrada, además 
de en su autobiografía, en la novela  Les mandarins). En 
ese mismo año aparecen los dos volúmenes de Le deuxième 
sexe (El segundo sexo), que provoca escándalo y un animado 
debate incluso en la laicísima Francia.

En la primera mitad de los años cincuenta realiza nu-
merosos viajes tanto por Francia como por el extranjero 
dando conferencias y clases; después de un viaje a China 
publica La longue Marche (La larga marcha), comenzado 
en el 55 y dado a la imprenta en el 57. En 1954 publica 
Les mandarines (Los mandarines), su principal novela, que 
ganó el Prix Goncourt. Su producción filosófica continúa a 
un buen ritmo y en Les Temps Modernes aparecen varios 
ensayos a lo largo de los años, entre los cuales destaca el es-
tudio sobre “Sade, Faut-il brûler Sade?” (“¿Hay que quemar 
a Sade?”) de 1955.

Muy atenta a la política internacional, en 1956 firma el 
manifiesto contra la invasión soviética a Hungría; cuando 
en 1958 la guerra de Argelia abre un segundo frente de he-
cho directamente en Francia, De Beauvoir toma partido de 
manera abierta a favor de la independencia argelina: junto 
con muchos otros intelectuales firma el “Manifiesto de los 
121”, en el que se afirma que el colonialismo es un sistema 
de opresión y que la que se encuentra en curso es una gue-
rra de independencia legítima por parte de los argelinos. 
En 1960 visita Cuba, donde junto con Sartre, se entrevista 
varias veces con el “Che” Guevara.



21

Tomada de https://commons.wikimedia.org/w/index.php?cu-
rid=39952804.

En 1964 muere su madre: Simone cuenta sus últimos 
días en Une mort tres douce (Una muerte muy dulce). Su 
continua actividad literaria se entremezcla con largos via-
jes por la urss, Egipto, Japón, Israel. En el 66 y el 67 apare-
cen dos nuevas novelas, Les belles images (Las bellas imá-
genes) y La femme rompue (La mujer rota). 1968 es un año 
rico en acontecimientos de importancia histórica. Simone 
apoya el inicio de la revuelta estudiantil y condena la inva-
sión a Checoslovaquia: a pesar de su cercanía al marxismo, 
nunca se unió formalmente al Partido Comunista, del cual, 



22

a partir de ese momento, y junto con Sartre, toma expresa-
mente distancia. Los años setenta la encuentran cada vez 
más comprometida con la problemática de la situación de 
las mujeres, así como posicionada a favor del aborto e in-
volucrada en cuestiones de actualidad como la disidencia 
soviética, Chile y el conflicto árabe-israelí. Son años en los 
que se dedica también a examinar la cuestión de la vejez, 
comenzando por el voluminoso estudio publicado sobre el 
tema en 1970, La vieillesse (La vejez). En 1972 cierra el ci-
clo de cuatro volúmenes autobiográficos iniciados casi 15 
años antes: Mémoires d’une jeune rangée (Memorias de una 
joven formal, 1958, La force des choses (Necesariamente, 
1963), La force de l’âge (La plenitud de la vida, 1960) y Tout 
compte fait (En conjunto, 1972).

En 1980 muere Sartre. Al año siguiente, publica La 
cérémonie des adieux (La ceremonia del adiós), en el que 
recuerda su relación y narra los últimos meses de vida 
del pensador francés, ya profundamente afectado por la 
enfermedad. 

De Beauvoir muere el 14 de abril de 1986 y está ente-
rrada junto a Sartre en el cementerio de Montparnasse 
en París.

Tomado de Colombetti (s/a: s/p).



23

Ejercicio de reflexión

Imagina que escribes un libro que las mujeres van a leer 
muchos años después y que sería tu manera de hacer 
que tu pensamiento llegara hasta ellas, si tuvieras que 
decirles qué te hace “ser mujer”, ¿qué escribirías?

“No se nace mujer,  
se llega a serlo”

Simone de Beauvoir



24

Cuestionario para reflexionar sobre las ideas de las 
mujeres filósofas

1.	 Escribe una idea descrita por Simone de Beauvoir que 
te haya parecido una contribución a la lucha de las 
mujeres.

2.	 ¿De qué manera crees que sus ideas te pueden servir 
a ti para tu participación política?



25

Referencias

Colombetti, Elena (s/a), “Simone de Beauvoir”, en Philo-
sophica. Enciclopedia filosófica online, recuperado el 
26 de marzo de 2021, de <https://www.philosophica.
info/archivo/2017/voces/beauvoir/Beauvoir.html>.

De Beauvoir, Simone (2017), El segundo sexo, Juan Gar-
cía Puente (trad.), Debolsillo, México.





27

ROSARIO CASTELLANOS

Mi nombre es Rosario Castellanos Figueroa y nací en la 
Ciudad de México (antes Distrito Federal) el 25 de mayo 
de 1925. Mi infancia y parte de mi adolescencia transcu-
rrió en Comitán, Chiapas; estudié en una escuela públi-
ca, junto a muchos niños y niñas indígenas que compar-
tían su vida conmigo con toda la alegría y compañerismo 
que siempre me arropó como si yo nunca hubiera llegado 
de otra región. Siempre fui callada pero reflexiva, y aun-
que en ocasiones parecía un poco ausente, me sentía feliz 
en mi inocencia, mi presencia siempre la sentí como algo 
tenue, incluso en muchas ocasiones jugaba con mi herma-
no a que soñábamos nuestra muerte. Tal vez se debía a 
que me gustaba tanto estar conmigo misma que me era 
difícil pensar estar tanto con el mundo, aunque mi her-
mano decía que en realidad mi problema era que yo sentía 
demasiado las cosas.

Por muchos años observé la gran desigualdad social 
que rodeaba la existencia de mis compañeros y compa-
ñeras de clase, rodeados de condiciones de pobreza y re-
zago, por momentos no comprendía por qué parecía una 
tierra alejada de la dignidad. Había muchas personas 
que abusaban de su poder, que abusaban del trabajo de 
los niños y niñas, que tomaban sus esfuerzos por sobre-
vivir y parecía que los echaban por la basura. Pero había 
algo que me causaba mucho más conflicto y es que en 
medio de toda esa desigualdad las mujeres eran doble-
mente oprimidas, las mujeres desde pequeñas eran obli-
gadas a guardar silencio para dar paso a la voz de los 
hombres, las mujeres ni siquiera en los juegos podían 
decidir cómo participar, las mujeres parecíamos la exis-
tencia que debían apagar. Es así como, a pesar de ser 



28

muy joven, muchas marcas de esos silencios impresos 
en mi pensamiento y mi cuerpo me hicieron refugiarme 
en la lectura y la escritura, tal vez de forma inconsciente, 
pero era un mundo donde mi pensamiento tenía alas, don-
de era libre, donde nadie podía limitar lo que escribía.

Mi madre, padre y hermano murieron muy pronto, 
eso acrecentó mi sentido de ausencia en la vida, así es 
como decido alejarme de aquel espacio que tanto me re-
cordaba a ellos.  

Regresé a la Ciudad de México para estudiar en la Fa-
cultad de Filosofía y Letras en la Universidad Nacional 
Autónoma de México, a pesar de que las reflexiones filo-
sóficas me ayudaron a tener algunas respuestas que por 
muchos años busqué en mi vida, aún permanecía en mí 
ese sentimiento de angustia y de alguna forma leer cómo 
otros hombres intentaban explicarme el mundo me hacía 
sentir ajena a ese conocimiento. Fue entonces que en la 
literatura y la poesía encontré mi verdadero espacio, fue 
donde encontré ese pedacito de mundo que siempre sentí 
que me hacía falta, en mis poemas podía expresar mi 
sentir, la soledad, la muerte y el amor, parte del reflejo 
de mi vida.

Pronto, mi poesía fue una gran sorpresa para el mun-
do de los escritores y poetas, de alguna manera era poco 
común que una mujer pudiera escribir desnudando su 
sentir, comunicando su angustia y su dolor, ésos eran 
sentimientos que en lo público estaban casi prohibidos 
para las mujeres, sentimientos que debían permanecer 
en su interior. Sin embargo, hablar de ello me daba alas, 
era despojarme de aquello que parecía sólo vivir dentro 
de mí como un fantasma, eran palabras que podían abra-
zar el sentir de otras mujeres donde nos acompañábamos 
y reconocíamos.

El uso de la palabra me ayudó a escribir de una mane-
ra más fluida y pude describir aquello que en mi infancia 



29

me acompañó, pude hablar y hacer una crítica social a la 
desigualdad que vivían las personas indígenas en nues-
tro país, eso que parecía ser un marca de nacimiento, una 
especie de cruz de la pobreza que debían cargar desde el 
momento de habitar este mundo. Así es como pude escri-
bir Balún Canán, esperando ser la voz que impulsara la 
posibilidad de una vida mejor para ellos.

Ser profesora de la universidad me permitía interac-
tuar con el mundo, tener contacto con lo que parecía tan 
lejano, podía observar de cerca la condición de la mujer 
en mi país, podía observar cómo la cultura nos había ab-
sorbido relegándonos a repetir lo que hace muchos años 
otras mujeres se habían atrevido a decir, pero que con 
el tiempo fue puesto en el olvido. Pensé entonces que 
era tiempo de describir nuestro presente, de poder nom-
brar las causas que nos marginaban, de reflexionar sobre 
la contradicción social que nos imponía esta opresión. No 
me parecía equitativo que las mujeres tuviéramos que 
callar todo el tiempo, que nuestra posibilidad de desarro-
llarnos intelectualmente sólo fuera un privilegio de algu-
nas y que las otras estuvieran condenadas a permanecer 
sumidas en la ignorancia de la mano con condiciones de 
pobreza, no me parecía justo que nuestros cuerpos nos 
fueran ajenos, aun cuando habitáramos en ellos todos 
los días, parecía que no nos pertenecían, que nuestros 
cuerpos sólo deberían servir para las fines de otros y no 
para los propios, donde se cumplieran otras voluntades, 
imposiciones y procesos ajenos a nosotras, era momento 
de hablar de nuestras particularidades, era momento de 
hablar de la mujer mexicana.

Al respecto, escribo en mi libro Sobre cultura feme-
nina, “la esencia de la feminidad radica fundamental-
mente en aspectos negativos: la debilidad del cuerpo, 
la torpeza de la mente, en suma la incapacidad para el 
trabajo” (2005: 81). Teníamos que reescribir esa historia 



30

que siempre nos había invisibilizado y marginado a vivir 
como una existencia negativa, teníamos que hablar de 
todo lo que somos capaces de lograr las mujeres.

En 1950 decido escribir Sobre cultura femenina como 
tesis de maestría en filosofía, todo un reto para mis tiem-
pos, la realidad era una oposición constante, donde cho-
caban creencias que me impusieron muchas amarguras, 
sumadas a las ya de por sí cotidianas en mis letras, el 
impulso por imprimir la dignidad en la vida de las mu-
jeres me parecía que debía ser un tema recurrente, un 
tema al cual tenían derecho todas las mujeres.

He de contar que mi vida no fue ajena a esa imposi-
ción social, lo cual no sé si fue al final un impulso más 
para escribir sobre esa especie de cadena que me ataba 
al mundo terrenal, que de paso se cruzó con el amor que 
me jugó una contradicción más, de alguna forma me ha-
cía vivir contenida en mí misma, ya que me rodeaba y 
por momentos parecía acompañarme, pero en mi interior 
a veces sólo lo percibía como un objeto más, un objeto de 
los que ocupaban el espacio habitable y convivíamos en 
nombre de aquella palabra llamada amor. Existía una 
exigencia constante del eterno cumplimiento que debía 
atravesar mi cuerpo, aquella responsabilidad donde la 
maternidad era una prueba más de aprobación y cumpli-
miento de lo impuesto, como muchas, supongo, no sé si 
la búsqueda de la maternidad fue pensada para saber si 
en ella podía encontrar una especie de píldora tranqui-
lizadora para el mundo que pudiera devolverme un poco 
de espacio e intimidad, o algo que calmara su necesidad 
de imponerme una realización, confieso que sólo quería 
encontrar un poco de tranquilidad para poder estar con-
migo misma, pero no lo logré.

Muchas juzgarán mi forma de percibir la materni-
dad como algo que una mujer no debía revelar, pero en 



31

mi poema Se habla de Gabriel me atrevo a describir sin 
idealizaciones mi sentir, a despojarme de las imposicio-
nes y a hablar desde mis miedos, desde mis insegurida-
des y desde mi verdadero sentir:

Se habla de Gabriel

Como todos los huéspedes mi hijo me estorbaba 
ocupando un lugar que era mi lugar, 

existiendo a deshora, 
haciéndome partir en dos cada bocado.

Fea, enferma, aburrida 
lo sentía crecer a mis expensas, 

robarle su color a mi sangre, añadir 
un peso y un volumen clandestinos 
a mi modo de estar sobre la tierra.

Su cuerpo me pidió nacer, cederle el paso; 
darle un sitio en el mundo, 

la provisión de tiempo necesaria a su historia.

Consentí. Y por la herida en que partió, por esa 
hemorragia de su desprendimiento 
se fue también lo último que tuve 

de soledad, de yo mirando tras de un vidrio.

Quedé abierta, ofrecida 
a las visitaciones, al viento, a la presencia 

Castellanos (2017).

La doble condición de ser mujer y, además, mexicana 
imprimía ciertas especificaciones y particularidades a 
las mujeres en nuestro país, escribir sobre ello procuró 
en mí la reflexión interna sobre mis propios procesos de 



32

vida, pero también alimentó la necesidad de nombrar 
esas causas, de visibilizarlas y compartirlas con otras 
mujeres, tenemos la posibilidad de construir nuestra li-
bertad a través de la reflexión sobre nuestro entorno y 
tenemos el derecho a poder vivir en condiciones de digni-
dad y poder decidir sobre nuestros propios cuerpos, sabía 
que no era un camino fácil pero no podíamos seguir guar-
dando silencio.

He de confesar que en mi vida esta revolución también 
tuvo sus costos, episodios de tristeza, de decisiones que 
por momentos alimentaban ese sentimiento constante de 
vacío en mí, pero si de algo podía estar segura, es que de 
alguna forma sentía que ya no le debía nada a la vida, 
muchas cosas me había arrebatado, pero pude tomar de 
ella muchas cosas también, y sin duda, sentía que seguir 
mis convicciones era mi forma de revelarme ante una cul-
tura de constantes imposiciones sobre las mujeres.

Biografía

Rosario Castellanos nació en el Distrito Federal el 25 de 
mayo de 1925; muere en Tel Aviv, Israel, el 7 de agosto 
de 1974. Dramaturga, ensayista, narradora y poeta. Vivió 
su infancia y adolescencia en Comitán, Chiapas. Obtuvo la 
Licenciatura y la Maestría en Filosofía en la unam. Con una 
beca del Instituto de Cultura Hispánica realizó cursos de 
posgrado sobre estética en la Universidad de Madrid. Fue 
promotora cultural en el Instituto de Ciencias y Artes en 
Tuxtla Gutiérrez, Chiapas; directora de Teatro Guiñol en el 
Centro Coordinador Tzeltal-Tzotzil del Instituto Nacional 
Indigenista en San Cristóbal, Chiapas; directora general de 
Información y Prensa de la unam (1960-1966); profesora en 
la ffyl de la unam (1962-1971); embajadora de México en Is-
rael (1971-1974). Tradujo a Emily Dickinson, Paul Claudel 



33

y Saint-John Perse. Su novela Balún Canán ha sido tradu-
cida al inglés, francés, alemán, hebreo e italiano. Colaboró 
en Excélsior. Becaria Rockefeller en el cme [Centro Mexi-
cano de Escritores], 1954. Premio Chiapas 1958 por Balún 
Canán. Premio Xavier Villaurrutia 1960 por Ciudad real. 
Premio Sor Juana Inés de la Cruz 1962 por Oficio de tinie-
blas. Premio Carlos Trouyet de Letras 1967. Premio Elías 
Sourasky de Letras 1972.

Tomada de https://www.flickr.com/photos/44124474442@
N01/157438510



34

Obras publicadas

Cuento: Ciudad real, Universidad Veracruzana (uv) (Fic-
ción), núm. 17, 1960; Punto de Lectura, 2007. ||  Los 
convidados de agosto, Era, 1964. || Álbum de familia, 
Joaquín Mortiz (Serie del Volador), 1971; 2012. || Cuen-
tos de San Cristóbal  (tomados de Ciudad real; edición 
póstuma), Conaculta/Alianza, 1994. || La muerte del ti-
gre y otros cuentos, Punto de Lectura, 2002. || Sobre la 
cultura femenina  (edición póstuma), Fondo de Cultura 
Económica (fce) (Letras Mexicanas), 2005. || Rosario 
Castellanos, selección y nota introductoria de Nahum 
Megged, unam/Dirección de Literatura (Material de Lec-
tura, serie El cuento contemporáneo, núm. 15), 2008.

Ensayo: Juicios sumarios, uv (Cuadernos de la Facultad 
de Filosofía y Letras y Ciencias, núm. 35), 1966. || La 
novela mexicana contemporánea y su valor testimonial, 
Instituto de la Juventud (Injuve), (Cuadernos de la Ju-
ventud), 1966. || Mujer que sabe latín…, sep (SepSeten-
tas, 83), 1973. || El uso de la palabra, Excélsior (Cróni-
cas), 1974. || El mar y sus pescaditos (edición póstuma), 
sep, (SepSetentas, 189), 1975.

Epístola: Cartas a Ricardo  (edición póstuma), Conaculta 
(Memorias Mexicanas), 1994.

Novela: Balún Canán, fce, Letras Mexicanas, núm. 36, 
1957; Cátedra, 2004. ||  Oficio de tinieblas, Joaquín 
Mortiz, 1962. ||  Rito de iniciación  (inédita durante 
treinta años), Alfaguara, 1997.

Poesía:  Trayectoria del polvo, El Cristal Fugitivo, 1948. 
|| Dos poemas, Ícaro, 1950. || Presentación en el tem-
plo, Madrid, 1951; Revista Antológica, México, 1952. 
|| El rescate del mundo, Dirección de Prensa y Turismo 
del Estado de Chiapas, 1952. ||  Poemas: 1953–1955, 
Metáfora, 1957. || Al pie de la letra, uv, 1959. || Salo-
mé y Judith, Jus (Voces Nuevas, núm. 5), 1959. || Lívi-



35

da luz, unam, 1960. || Materia memorable, unam (Poe-
mas y Ensayos), 1969. || Poesía no eres tú, obra poética 
1948–1971, fce (Letras Mexicanas), 1972. ||  Rosario 
Castellanos, selección y nota de Pablo Mora y Pedro Se-
rrano, unam/Dirección de Literatura, Material de Lectu-
ra (serie Poesía Moderna, núm. 53), 2009.

Teatro: El eterno femenino: Farsa  (edición póstuma), fce, 
Popular, núm. 144, 1975.

Antología: Mujer de palabras. Artículos rescatados de Rosa-
rio Castellanos (edición póstuma, tres tomos), Conaculta 
(Lecturas Mexicanas), 2006.

Literatura para niños y jóvenes: En un país remoto, Gobier-
no del Estado de Chiapas/Conaculta-Chiapas, Infantil, 
1999.

Biografía tomada de Secretaría de Cultura et al. (2011: s/p).



36

Ejercicio de reflexión

En el año de 1950 Rosario Castellanos realizó una tesis 
de maestría en donde pretendía describir cómo eran las 
mujeres mexicanas de su época, nos habló de sus condi-
ciones sociales, culturales, etcétera. Si tuvieras que des-
cribir a las mujeres mexicanas en el presente, ¿qué po-
drías decir de ellas?



37

Cuestionario para reflexionar  
sobre las ideas de las mujeres filósofas

1.	 Escribe una idea descrita por Rosario Castellanos que 
te haya parecido una contribución a la lucha de las 
mujeres:

2.	 ¿De qué manera crees que sus ideas te pueden servir 
para tu participación política?



38

Referencias

Castellanos, Rosario (2017), “Se habla de Gabriel”, en 
Palabra virtual. Audio y video en poesía y literatura, 
recuperado el 17 de febrero de 2021, de <https://www.
palabravirtual.com/index.php?ir=ver_voz1.php&wi-
d=1926&p=Rosario%20Castellanos&t=Se%20
habla%20de%20Gabriel>. 

(2005), Sobre cultura femenina, Fondo de Cul-
tura Económica, México.

Instituto Nacional de Bellas Artes y Coordinación Na-
cional de Literatura (2011), “Castellanos, Rosario 
(1925-1974)”, en Coordinación Nacional de Literatu-
ra, 11 de enero, recuperado el 17 de febrero de 2021, 
de <https://literatura.inba.gob.mx/ciudad-de-mexico/ 
3850-castellanos-rosario.html>.

Secretaría de Cultura (2019), “Rosario Castellanos o el 
feminismo a la mexicana”, en Secretaría de Cultura, 6 
de agosto, recuperado el 26 de marzo de 2021, de <ht-
tps://www.gob.mx/cultura/es/articulos/rosario-caste-
llanos-o-el-feminismo-a-la-mexicana?idiom=es>.



39

GRACIELA HIERRO PÉREZ CASTRO

Mi nombre es Graciela Hierro Pérez Castro, nací en la 
Ciudad de México (antes Distrito Federal) en 1928, la 
mayor parte de mi infancia fui una niña muy callada, 
muy metida en mis propios pensamientos, regularmen-
te con mucho temor de lo que me rodeaba, siempre te-
merosa de que mi madre y mi padre me regañaran por 
expresar lo que pensaba. Solía hablar con mis muñecas, 
supongo que a ellas sí podía contarles mis pensamien-
tos, mi madre solía decirme que parecía una “mosquita 
muerta” peor que un hombre, me repetía, en esos mo-
mentos no podía comprenderlo, pero siempre supuse que 
era algo malo, ser mujer y parecer hombre me hacía pen-
sar que en realidad no era mujer.

En un mundo educado y creado para hombres yo lle-
gué a pensar que era hombre, porque toda la instrucción 
que recibía siempre era en lenguaje masculino, siempre 
parecía estar dirigida sólo a ellos. Recuerdo que un día 
en una reunión familiar mi padre preguntó a todos los 
hermanos, incluida yo, qué queríamos estudiar, yo con-
testé que quería estudiar medicina y me dijo que yo no 
necesitaba estudiar porque yo sólo debía casarme. En-
tonces fue que descubrí que no era hombre, porque no 
tenía los mismos derechos que un hombre, pero, debido 
a que era nombrada como hombre, en ese momento me 
percaté de que había un gran problema que era más bien 
una especie de contradicción: cómo es que yo crecí en 
un mundo donde todo era construido para ser nombra-
das como hombres, pero en realidad no éramos tratadas 
como tales, era un privilegio al que nosotras no podía-
mos acceder. Mi madre solía disponer que yo realizara 
algunas tareas del hogar y aunque me oponía con mucha 



40

fortaleza, descubrí con el tiempo que era una batalla per-
dida y en ese momento uno de los males menores, eran 
de esas cosas de las que no puedes librarte porque no 
puedes ser algo que no tienes permitido ser.

Con toda esa instrucción donde yo sólo estaba des-
tinada al matrimonio es que llegué a casarme como se 
esperaba, virgen y dispuesta a cumplir con el manda-
to social sobre mi existencia. Sin embargo, sucedió un 
segundo momento en que la realidad de las mujeres se 
puso frente a mí, cuando nació mi hija, al tenerla en mis 
brazos sólo podía pensar que ya no tendría tiempo para 
mí, para mis proyectos, aunque para ese entonces no po-
día hablar de grandes proyectos, no se puede hablar de lo 
que no se conoce, no puedes soñar con lo que no deseas. 
Afortunadamente, en algún momento descubrí que po-
díamos independizarnos de la maternidad y, aunque no 
se lo contaba a nadie, comencé a soñar con poder hacer lo 
que veía en otras mujeres que cuestionaron su existencia 
y se dieron cuenta que había algo más para ellas en esta 
realidad, podría decirse que empecé a construir mi sueño 
de libertad.

Me casé dos veces, mi primera separación fue por mi 
crecimiento personal y profesional, de alguna forma el 
que una mujer ocupara el espacio destinado a los hom-
bres era una confrontación directa que no todo hombre 
estaba dispuesto a soportar. La segunda separación la 
puedo resumir en pocas palabras, ya que me dijeron que 
era muy feminista, eso para todas nosotras que lo vivi-
mos todos los días, sabemos lo que significa y sabemos 
también que con mayor razón no hay muchos hombres 
dispuestos a acompañar una vida así.

En medio de todo este ir y venir en mi vida, en medio 
de muchas definiciones y determinaciones, fue que un 
día me encontré entonces en las aulas de la universidad, 
decidí entrar a la Facultad de Filosofía y Letras, estu-



41

dié licenciatura, maestría y doctorado realizando justo lo 
que no esperaban de mí. Todo lo estudié a destiempo de-
bido a las inclemencias de mis “responsabilidades” como 
madre, como mujer y como esposa, que me persiguieron 
por varios años. Así es como la filosofía me encontró en 
un mundo donde yo nunca había estado cómoda, don-
de nunca había estado conforme con la realidad que me 
habían impuesto vivir y es ahí donde decidí que debía 
hablar de las mujeres, hablar de lo que piensan, hablar 
de lo que sienten, mencionarnos en la construcción de 
nuestra propia historia, pero también en la construcción 
de nuestras historias colectivas. 

Describir a las mujeres me hizo encontrarme con la 
fatalidad vital femenina, esa construcción extrema que 
colocan en el cuerpo de las mujeres, una especie de eterno 
sufrimiento por la vida, como cuando tenemos la mens-
truación hay una especie de círculo que nos rodea donde 
nos colocan como histéricas, extremadamente sensibles, 
lloronas, algo así como si padeciéramos una enfermedad 
extraña que nos da cada mes y nos hace imperfectas y 
poco soportables. Un segundo momento es decir que con 
el parto nos aliviamos, una extraña forma de decir que 
durante el embarazo salimos del esquema de mujeres 
productivas, ya que no servimos al sistema y nuestros 
cuerpos salen del mercado de atracciones para las mira-
das masculinas, ya que no pueden disponer de ellos para 
su uso y servicio sexual. Y la muerte antes de la muerte 
que llega con la menopausia, donde definitivamente sa-
limos del mercado de posibilidades que le generen una 
atracción al sexo opuesto y nuestra condición está des-
tinada a servir en lo que podamos los últimos años de 
nuestras vidas.

Todo ello me llevó a querer buscar una forma de des-
cribir el mundo de las mujeres desde lo ético, explorar 
de qué manera podemos lograr una vida plena desde un 



42

fundamento moral, cómo deconstruimos lo bueno y lo 
malo que socialmente se implanta en nuestros cuerpos, 
cómo podemos diferenciar lo que nos determina desde 
el exterior y a partir de ahí poder construir la oportu-
nidad de decidir, decidir dentro de esta sistematización 
de creencias que pueden llegar a ser violentas, porque 
se van imprimiendo en la condición femenina a partir 
de las imposiciones sobre nuestros cuerpos, nuestras for-
mas de pensar y de actuar.

Al respecto, trabajé en describir la condición femeni-
na, en reflexionar sobre el tema de la “mistificación”, con-
dición que sólo se otorga socialmente a algunas mujeres 
en nombre de un supuesto privilegio —debemos cumplir 
con ciertas características como pasividad, ignorancia, 
sumisión, docilidad y pureza, esto nos hace pertenecien-
tes a un círculo privilegiado donde la galantería, una es-
pecie de trato preferente, es recibida como un premio—, 
el respeto es ganado únicamente a condición de cumplir 
más de una de esas características, así ganándonos so-
cialmente el estatus de mujer decente. En contraste exis-
ten las otras, aquellas mujeres que no cubren el perfil 
de la mistificación y son las mujeres devaluadas, común-
mente llamadas prostitutas, las libertinas, descaradas, 
escandalosas y exhibicionistas que no merecen un trato 
digno, no merecen un trato con respeto y que son deva-
luadas socialmente.

Todo esto se traduce en una imposición limitativa, 
control que se establece en nuestros cuerpos, los privi-
legios se convierten en un instrumento de manejo y con-
trol ideológico que, lamentablemente, pueden terminar 
en coartar la libertad de acción y decisión, pero, a su vez, 
la discriminación a partir de una etiqueta de inferiori-
zación es otra forma de violencia y control sobre noso-
tros, al final una doble supresión, cualquiera de los dos 



43

roles que nos promueven como opciones niegan nuestra 
libertad.

Sin duda, hablar de estas violencias me llevó a des-
cribir otra de las formas de control sobre el cuerpo de las 
mujeres que nos es designada por nuestra condición bio-
lógica y es utilizada a modo para nulificar nuestro valor, 
al respecto, describo en uno de mis libros que

la inferiorización femenina se desprende del hecho histó-
rico de que la mujer ha sido dedicada compulsivamente a 
la procreación. Tal tarea así realizada no supone una ca-
pacidad especial para ser llevada a cabo; basta sólo con el 
sometimiento a las necesidades de la especie, de allí que no 
confiere valor a quien la realiza (2018: 25).

Lo que abre la puerta al control sobre nuestra sexua-
lidad, sobre nuestro placer; una vez dominadas, lo demás 
es una simple sumisión a los deseos del otro que sólo ve 
en nosotras un objeto para su satisfacción.

Siempre he considerado que las imposiciones en 
nuestros cuerpos se desprenden de lo determinado so-
cialmente como lo bueno y lo malo; sin embargo, el bien 
y el mal es una construcción que tiende a moverse, que 
no es estática, y debemos reflexionar sobre ello, y esta 
reflexión sobre el arte de vivir nos lleva a contemplar 
que éticamente erramos, pero sólo se avanza si se logra 
una tranquilidad reflexiva, dudar de todo para cuestio-
narnos sobre las estructuras, poder tener control de no-
sotras mismas, dominio propio de nuestro pensamiento, 
enfrentar nuestros propios cuestionamientos, asumir el 
control sobre los mismos y cómo pensamos las cosas para 
actuar en función de ellas.

La idea del mal y del bien muchas veces nos hace ac-
tuar de forma meramente determinada, lo que conside-
ramos malo nos causa un dolor, sin embargo, hay que 
evaluar que este mal puede ser un dolor impuesto o in-



44

necesario, ya que proviene de las imposiciones sociales 
que he explicado con anterioridad, pues este dolor se des-
prende de una supuesta falta de algo que, en realidad, 
puede representar en nuestras vidas una imposición 
condenatoria, pensándolo claramente, podríamos pres-
cindir de eso que nos está causando un dolor, prescindir 
de ello en realidad podría hacernos más libres.

Sin embargo, si no poseemos aún una capacidad de 
discernir desde que los enfrentamos, podríamos decir 
que son una especie de males necesarios, son los que nos 
abren camino a otras experiencias, al dejar o abandonar 
ese camino, experiencias o personas estamos renuncian-
do a algo innecesario, pero que aunque nos hace daño 
en el momento y nos hace experimentar la sensación de 
pérdida, es justo ese renunciar a ello lo que nos hace 
avanzar, volver a nuestra autonomía y poder elegir, nos 
hace libres. No obstante, para ello se necesita un camino 
de reconocimiento y de reflexión porque no es tan senci-
llo el reconocimiento de esos males.

Las mujeres jóvenes están en proceso de diferenciar 
algunas condiciones de determinación en sus vidas, re-
conocer condiciones que distorsionan su noción de placer 
y felicidad, por lo tanto, sólo pueden alcanzar una ma-
durez ética en el proceso de conformación de sus propias 
vidas, tienen que romper con la domesticación femenina, 
utilizar la ironía que las lleve a la reflexión y con ello a 
descubrir la contradicción que será el punto de partida 
para un feminismo reflexivo.

Sin duda, considero que el amor es la base que guía 
mi camino, pero sobre todo, el auto amor, no el amor ro-
mántico ya que ése es una imposición social que limita 
mis decisiones. El placer individual es para mí un prin-
cipio de liberación, su base es priorizar lo que nos produ-
ce placer pero que no daña a “otros”, priorizar nuestro 
placer también tiene que ver con liberarnos de las im-
posiciones sociales sobre el control de nuestro placer y 



45

nuestro cuerpo, dejar de seguir aquello que nos dicen que 
debemos sentir, aquello que podemos disfrutar, pregun-
tarnos de dónde surge lo que deseamos, cuestionarnos si 
es una decisión realmente libre, preguntarnos si nues-
tros deseos están mediados por las imposiciones de otros 
sobre nuestros cuerpos.

La pregunta es cómo podemos ser conscientes de esas 
imposiciones, a través de interrogarnos si el deseo y el 
placer son realmente una decisión nuestra o pertenecen 
a esa idealización construida que se ha grabado en los 
cuerpos como un “deber ser”. Reflexionemos a partir de 
preguntas que apunten a nuestro interior, a lo que nos 
hace sentir libres y no ser complacientes con esas defini-
ciones que ponen fuera de nuestro control lo que senti-
mos y experimentamos, pues éstas tienden a ocultar la 
realidad con la idea de que teóricamente todo cabe en 
su concepto de placer, pero sensitivamente nunca encon-
tramos coincidencia, ya que sólo nos imponen control o 
silencio sobre lo que deseamos y nuestro placer, procu-
remos la deconstrucción de las estructuras de opresión y 
control sobre nuestros cuerpos.

Es así como comprendí que a partir de una claridad 
sobre mis reflexiones, pensamientos y decisiones, mi 
pensamiento se vuelve algo colectivo, porque he contem-
plado en la unidad mi particularidad donde reconozco 
también a las otras mujeres, sus necesidades y deseos, 
y así procuro entonces una reflexión colectiva que ha-
ble de nosotras. El feminismo se convirtió para mí en mi 
conciencia de ser mujer. Hay que aprender a vivir, el arte 
de vivir es algo que las mujeres hemos logrado construir 
a lo largo de la vida, desde un sentido propio pero tam-
bién colectivo. Considero que los llantos son sanadores 
y son buenos, pero a la vida hay que sonreírle, a veces 
se abren más puertas, la ironía es bien aceptada en el 
mundo construido desde la cultura machista, utilicemos 
la ironía para banalizar sus costumbres que nos han en-



46

cadenado por años, su mundo creado por hombres y para 
hombres, desde el feminismo radical construyamos un 
mundo para nosotras.

Biografía

Graciela Hierro nació en el Distrito Federal en 1928. De 
acuerdo con las costumbres de su época sólo se le permitió 
cursar la educación básica, y a muy temprana edad contrajo 
matrimonio. Sin embargo, tras un periodo de reflexión, se 
despertó en ella el deseo de trascender los roles sociales es-
tablecidos y decidió continuar con su formación académica. 
Así, estudió la licenciatura en filosofía en la Facultad de 
Filosofía y Letras de la Universidad Nacional Autónoma 
de México. En 1966, aún antes de su titulación, comenzó a 
trabajar como docente en el nivel medio superior gracias al 
apoyo de Adolfo Sánchez Vázquez. Hierro vio en la filosofía 
una vía para mejorar la condición humana y mostró interés 
por los vínculos entre educación y ética, y llegó a afirmar 
que es imposible concebir a una persona educada sin una 
moral autónoma.

Posteriormente, estudió la maestría en la misma fa-
cultad, y a partir de 1975 logró posicionarse como docente 
impartiendo la cátedra de ética. Consecutivamente, realizó 
sus estudios doctorales en filosofía en la misma institución 
obteniendo el grado gracias a su tesis “El utilitarismo y la 
condición femenina”. Este trabajo marcó su acercamiento a 
los estudios de las mujeres que más tarde la posicionaron 
como una de las filósofas feministas más importantes en 
México.

Dentro de sus propuestas destacó la necesidad del em-
poderamiento de las mujeres a través de su liberación para 
la consecución de su autonomía y, por ende, de su reali-
zación como personas morales. También abordó el tema 
de la ética desde el placer con una perspectiva de género. 



47

Hierro proponía el derecho de las mujeres a decidir sobre 
su cuerpo y a ejercer libremente su sexualidad. Uno de los 
pilares de su ética fue la defensa de los estudios de género, 
entendidos como una herramienta heurística que permite 
desentrañar la diferencia entre sexo y género, respectiva-
mente lo cultural y lo natural. Así, al señalar el carácter 
construido del género, se abre la posibilidad de su crítica y 
transformación de acuerdo con las necesidades, intereses e 
ideales deseables para cada persona o grupo social en cada 
época histórica.

Su interés por institucionalizar los estudios con perspec-
tiva de género a lo largo del país, la llevó a formar parte del 
Consejo Consultivo del Programa Nacional de la Mujer y 
de la Comisión Evaluadora Interinstitucional del Conasida. 
Asimismo, colaboró en el Seminario para la Definición de 
Lineamientos Metodológicos para la Aplicación del Enfoque 
de Género en las Políticas Públicas, convocado por la Comi-
sión Nacional de la Mujer. A su vez, participó en la Reunión 
Internacional sobre la Población y el Desarrollo, convocada 
por la Organización de las Naciones Unidas (onu), y se con-
virtió en una integrante destacada de la Society for Women 
in Philosophy (swip) en los Estados Unidos. 

En la última etapa de su vida, Hierro reflexionó sobre 
nuevas temáticas; una de ellas era la violencia simbólica de 
género, que acontece dentro de las relaciones interpersona-
les. Otro tema de gran interés en este periodo fue la vejez; 
sus análisis al respecto estuvieron dirigidos a mostrar la 
importancia de la experiencia y de la productividad duran-
te esta etapa de la vida, para así combatir los estereotipos 
que pesan sobre este grupo de personas. Gracias a su par-
ticipación en un seminario impartido por los Estudios de la 
Vejez en la Mujer (Vemea [Vejez en México, Estudio y Ac-
ción]), formó junto con otras tres investigadoras el colectivo 
Las Reinas, en el cual participó durante 20 años, hasta el 
día de su muerte.



48

De igual manera, Graciela Hierro se encargó de redefi-
nir disciplinariamente la enfermería, influyendo así en la 
creación del Círculo de Estudios de Enfermería, cuyo objeti-
vo fue analizar los problemas que enfrentaban las mujeres 
que ejercen esta profesión. Tras una larga lucha, en 1992 
fundó el Programa Universitario de Estudios de Género 
(pueg), de la unam, junto con otro grupo de académicas, los 
últimos 12 años de su vida se desempeñó como directora de 
este programa. En este sentido, su labor estuvo encaminada 
a consolidar el trabajo feminista en la unam y a multiplicar 
los debates e investigaciones con enfoque de género. Esta 
institución fundada por Hierro trascendió en poco tiempo 
los ámbitos académicos para cobrar importancia en las es-
feras política y cultural mexicanas.

A lo largo de su trayectoria académica recibió una serie 
de reconocimientos, entre los que se encuentran el premio 
de la Asociación Nacional de Universidades e Institucio-
nes de Educación Superior (anuies) por su ensayo “Natu-
raleza y fines de la educación superior”, en 1982; el premio 
Women Who Make Difference del Foro Internacional de la 
Mujer (iwf), en 1977; el Premio Nacional María Lavalle 
Urbina de la Alianza de Mujeres de México, A.C., en 2000; 
este mismo año, recibió el reconocimiento Memorias por 
su obra autobiográfica Gracias a la vida, del organismo 
Documentación y Estudios de Mujeres, A.C. (esta distin-
ción le fue otorgada nuevamente de manera póstuma por 
su obra Me confieso mujer, en 2003). Graciela Hierro mu-
rió en el Distrito Federal (ahora Ciudad de México) en oc-
tubre de 2003, dejando un legado intelectual al feminismo 
mexicano.

Obras publicadas

Artículos de revista: “La moral y el aborto” (1977), 
“Alejandra Kollontay: la nueva moral” (1977), “Los estudios 



49

feministas en las universidades” (1979), “La tesis de Rosario 
Castellanos” (1979), “La filosofía de Rosario Castellanos” 
(1981), “Desde una voz diferente” (1989), “Los estudios de 
mujeres: investigación sobre la presencia de la mujer en 
la filosofía” (1989), “El feminismo radical en sus propios 
términos, sin modificadores marxistas o liberales” (1989), 
“La mujer y el mal” (1989), “Estudios de género: nuestra 
historia, nuestro futuro” (1990), “Mi encuentro con fem” 
(1991), “Ética sexual y el Sida” (1991), “Simone de Beauvoir 
o la fuerza del feminismo” (1991), “Situación de la Mujer 
en el mundo. El problema del género” (1991), “Una lectura 
filosófica de Lagarde” (1992), “Sexo y Filosofía” (1992), 
“Historia del Programa Universitario de Estudios de 
Género” (1993), “Los Derechos Humanos de las Mujeres 
en México” (1994), “Gaia y Dios” (1994), “Liberar el placer 
femenino” (1994), “Política y filosofía feminista” (1994), 
“Género y Desarrollo” (1995), “Género y Educación” 
(1995), “Ética y derechos de la mujeres” (1997), “Género, 
desarrollo y políticas públicas” (1977), “Género, poder 
y feminismo” (1997), “Rosario Castellanos, un saber 
del alma” (1997), “Óptica de género. De las miradas de 
mujeres al lenguaje de las mujeres (1998), “Casi veinte 
años de feminismo en la unam. Del Grupo Autónomo de 
Mujeres Universitarias (gamu) al Programa Universitario 
de Estudios de Género (pueg)” (1999), “Los estudios de 
género y los derechos humanos de las mujeres” (1999), “El 
eterno femenino de Rosario Castellanos” (1999), “La mujer 
invisible y el velo de la ignorancia” (2001), “Educación, 
equidad y género” (2002), “Educación y género. La ética 
del placer” (2003), “La ética y los derechos humanos de las 
mujeres” (2003), “Género y desarrollo pedagógico” (2003).

Capítulos de libro: “La educación formal e informal y la 
situación femenina” (1981), “¿Qué es el feminismo?” (1983), 
“La moralidad vigente y la condición femenina” (1985), 
“Mujeres enfermeras” (1988), “Se necesita ser más valiente 
que el primero que comió zapote prieto. La historia de la 



50

enfermera Amanda Hernández Chávez” (1989), “Filosofía 
y feminismo” (1990), “La doble moral burguesa mexicana 
vs. la nueva moral de la igualdad” (1990), “Del abanico a 
la guillotina; mujeres, hombres, feminismo y la Revolu-
ción francesa 1789-1871” (1991), “La vocación de Antígona 
(acercamiento a María Zambrano)” (1991), “Democracia y 
género; crítica a la visión androcéntrica de la democracia 
en México” [trad. al inglés en 1998 como “Gender and De-
mocracy”] (1992), “La educación matrilineal. Hacia una fi-
losofía feminista de la educación para las mujeres” (1993), 
“Género y poder” [trad. al inglés en 1994 como “Gender and 
Power”] (1995), “La mujer sola” (1995), “El feminismo es un 
humanismo” (1995), “La mujer invisible y el velo de la ig-
norancia” (1996), “Ética del placer” (1997), “Género y Sida” 
(1997), “Los estudios de género en la unam desde la filosofía 
de la educación” (1998), “La violencia de género” (1998), “La 
edad no es un secreto vergonzoso” (1999), “La historia de 
las reinas” (1999), “Las mujeres y la soledad” (1999), “Las 
mujeres y sus sexualidades: una ética sexual feminista 
para la madurez” (2000), “La diferencia sexual y el femi-
nismo, hacia una nueva identidad femenina” (2001), “Los 
feminismos en México al final del milenio: la filosofía femi-
nista y los estudios de género: México en el nuevo milenio” 
(2001), “Mujer y madurez; un futuro de esperanza” (2001), 
“El pensamiento materno” (2001), “Los privilegios de la ve-
jez” (2001), “Woman Alone: Towards a Feminist Ethics of 
Pleasure” (2001), “Madres simbólicas del feminismo en Mé-
xico” (2002), “El aborto y la ética” (2003), “La filosofía femi-
nista. La ética feminista de la diferencia sexual, el tema de 
nuestro tiempo” (2003), “Género y empoderamiento, ética 
y feminismo” (2003), “Las mujeres asesinadas en Ciudad 
Juárez” (2004), “Valores éticos y jurídicos de la edad desde 
la perspectiva de género” (2005).



51

Tomada de https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Gracie-
la-hierro.jpg

Ensayos, discursos y conferencias: “El affidamento: Las 
genealogías femeninas” (s/f), “La ética del placer y la ética 
sexual femenina” (s/f), “Ética y sexualidad de las mujeres en 
la edad madura: Hacia la equidad de la diferencia” (s/f), “Fi-
losofía y Género” (s/f), “La sexualidad y el Género” (s/f), “De 
los estudios de las mujeres a los estudios de género” 1995) 
“La diferencia sexual. Su expresión en la cultura Occidental” 
(1998), “Género y violencia” (1997), “Epistemología, ética y 
género” (2000), “Las relaciones entre los géneros: femenino 
y masculino” (2001), “La ética de la diferencia sexual, los 



52

derechos humanos de las mujeres. Las nuevas Antígonas” 
(2002), “La amistad entre mujeres: Gino filia” (2002), “La 
violencia moral contra las mujeres mayores” [trad. al in-
glés en 2005 como “Moral Violence Against Older Women”] 
(2004).

Libros compilados: Estudios de Género (1995), Filosofía 
de la educación y género (1997).

Libros coordinados: La naturaleza femenina (1985), 
Perspectivas feministas (1993), Diálogos sobre filosofía y 
género (1995), Participación en la vida pública y acceso en 
la toma de decisiones (1995), (1998, con Mónica Varea) Las 
Mujeres en América del Norte al fin del milenio (1995).

Libros publicados: Ética y feminismo (1985, 1998, 2014), 
Simone de Beauvoir: una memoria (1968), De la domestica-
ción a la educación de las mexicanas (1989, 1990), Ética de 
la libertad (1990, 1993), Gracias a la vida… (2000), La ética 
del placer (2001, 2014), Me confieso mujer (2004).

Tesis doctoral: “El utilitarismo y la condición femenina” 
(1982).

Biografía tomada de Base Feministas Mexicanas (2015).



53

Ejercicio de reflexión

Graciela Hierro escribe sobre la mistificación de las 
mujeres, esta división social que nos impone que 
pertenecemos al grupo de mujeres decentes o indecentes. 
Según la autora, al final siempre termina siendo una 
doble imposición que controla a las mujeres, ya que, por 
un lado, debes cumplir con un mandato de sumisión 
y, por el otro, si no cubres esas características eres 
denigrada socialmente.

Intentemos hacer un ejercicio donde recordemos ca-
sos en los que hemos observado ese tipo de característi-
cas impuestas a las mujeres.

1.	 Escribe el nombre de una película donde hayas obser-
vado mujeres que cubran los requisitos para ser una 
mujer decente y una indecente según esa mistifica-
ción impuesta socialmente:

Mistificación de las mujeres

Mujer decente
• Pasividad
• Ignorancia
• Sumisión
• Docilidad
• Pureza

Mujer indecente
• Prostitutas
• Libertinas
• Descaradas
• Escandalosas
• Exhibicionistas

Nombre de la película: Nombre de la película:



54

Ahora, te invitamos a volver a ver las películas para 
reflexionar sobre las características que observaste en 
las mujeres y responde las siguientes preguntas.

1.	 ¿Consideras bueno o malo que las mujeres seamos di-
vididas de esta manera?

2.	 ¿Consideras correcto que a las mujeres se les impon-
gan este tipo de conductas para ganarse un lugar en 
la sociedad?



55

Cuestionario para reflexionar  
sobre las ideas de las mujeres filósofas

1.	 Escribe una idea descrita por Graciela Hierro que te 
parezca una contribución a la lucha de las mujeres:

2.	 ¿De qué manera crees que sus ideas te pueden servir 
para tu participación política?



56

Referencias

Base Feministas Mexicanas (2015), “Hierro Pérez-Cas-
tro, Graciela (1928-2003)”, en Base Feministas 
Mexicanas, Programa Universitario de Estudios de 
Género-Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico, México, recuperado el 9 de marzo de 2021, de 
<http://132.248.160.2:8991/pdf_f1501/000000051.
pdf>.

García, Carlos (2013), “Una mirada a la perspectiva de 
género”, en Círculo de Estudios de Filosofía Mexi-
cana, 29 de marzo, recuperado el 27 de febrero de 
2021, de <https://filosofiamexicana.org/2013/03/29/
una-mirada-a-la-perspectiva-de-genero/>.

Hierro, Graciela (2018), Ética y feminismo, Programa 
Editorial de la Coordinación de Humanidades-Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, México.



57

SILVIA FEDERICI

Mi nombre es Silvia Federici y nací en Italia en 1942, un 
país en medio de una guerra que deja muchos recuerdos 
en mí, muchas veces en las noches tengo algunas memo-
rias de esa infancia que aunque borrosas por mi corta 
edad, no por ello menos ciertas. Recuerdo que tuvimos 
que migrar al campo ya que la ciudad era constantemen-
te bombardeada, me acuerdo de las mujeres de mi alre-
dedor por las noches fuera de sus casas, atentas para 
el regreso de los hombres, esperando que nada malo les 
hubiera pasado y pudieran ver su silueta regresando a 
casa. Aún recuerdo con nostalgia cuando me encuentro 
en la ciudad esos días en el campo donde crecí, mirando 
a las mujeres en las noches sacando el maíz con sus ma-
nos, de alguna forma guardo una nostalgia por el campo 
y esos recuerdos.

Sobre mi decisión de no ser madre, considero que tal 
vez no fue una decisión meramente planeada, en reali-
dad responde a mi reflexión de mis años de juventud, yo 
sólo podía observar cómo parecía que las mujeres úni-
camente estaban destinadas a reproducir seres huma-
nos para la guerra en el caso de que fueran hombres, 
y si eran mujeres pues más mujeres sólo para volver a 
comenzar el círculo de reproducción. Las actividades re-
lacionadas con nuestro futuro eran reproducir, cuidar y 
morir en las mismas condiciones sin cesar. Al final creo 
que más que un deseo fue una decisión consciente de no 
encadenarme y no encadenar a otros seres humanos a 
vivir una realidad tan atroz.

Tomé la decisión de estudiar filosofía porque de al-
guna manera ya había tenido un antecedente que era 
mi padre, él era profesor de filosofía, por lo que siempre 



58

había pensado que la filosofía nos da una visión muy am-
plia de las cosas, además de haber cursado letras. Mi 
proceso para poder partir a los Estados Unidos tiene que 
ver con la tesis que pretendía hacer, y que de alguna for-
ma me fue impuesta; el profesor tenía la peculiaridad de 
ser de izquierda un tanto moderado por las circunstan-
cias, pero de izquierda, y tomamos la decisión de pedir 
una beca para estudiar en los Estados Unidos ya que ahí 
era donde se estudiaba en profundidad el tema. Pasado 
muy poco tiempo decidí que no quería continuar con esa 
cuestión, abandoné el proyecto con mi profesor de Italia 
y me quedé a estudiar ahí. Debo confesar que también 
me movían otras razones, entre ellas que mi profesor 
siempre me citaba para trabajar en su casa y era un tan-
to mano larga; decidí que no quería continuar teniendo 
contacto con él ni estaba dispuesta a seguir padeciendo 
esa situación. 

Estudiar en otro país al final no mermaba el que pu-
diera seguir observando las desigualdades que sumían 
a las mujeres en condiciones de pobreza y opresión, así 
considero que tengo varias razones que puedo contar que 
me hicieron iniciarme en el feminismo, entre ellas, una 
de las más profundas tiene que ver con el lugar donde me 
crié. En la época de la posguerra, en Italia vivíamos un 
profundo patriarcado, la influencia del fascismo fue muy 
fuerte, de alguna manera pintaban a las mujeres como 
una figura abnegada capaz de dar todo por el bien común, 
únicamente estaba destinada a la procreación y parecía 
que no existían más opciones para nosotras. Observar 
estas desigualdades cuando era joven hizo que tiempo 
después naciera mi interés por escribir y reflexionar so-
bre el papel del feminismo en mi vida y la vida de otras 
mujeres. En los años sesenta, junto con otras mujeres, 
compartía un enorme desacuerdo con las condiciones de 
desigualdad a las que nos sometían, que sólo pudierámos 



59

estar dedicadas al trabajo doméstico como único y último 
fin. Muchas veces, cuando participe activamente en di-
versos movimientos sociales en Estados Unidos percibía 
que mi entorno era muy masculino, algo necesitábamos 
para reivindicar el papel de las mujeres en la sociedad 
y dignificar su participación en los distintos espacios de 
lucha y transformación, en donde ya participaban pero 
eran invisibilizadas.

Después, por razones de trabajo tomé la decisión de 
viajar a Nigeria, donde también participé en un periódi-
co de la mano de otras mujeres feministas. Esto marcó 
uno de los puntos de quiebre en mi vida, puesto que des-
cubrí los textos de María Rosa Dalla Costa, su crítica al 
marxismo desde una perspectiva feminista me ayudó a 
confirmar todas las reflexiones que ya venía trabajando. 
El proceso de acumulación de capital se desarrollaba de 
tal forma en la sociedad que no sólo los hombres obreros 
eran los únicos explotados, el análisis marxista dejaba 
fuera a las mujeres y otros sectores vulnerados de la 
sociedad.

La historia que nos cuenta Marx no es suficiente, la 
acumulación capitalista no sólo fue el proceso de explo-
tación de un sector de las clases obreras, sino también de 
la desvalorización y explotación doble en el cuerpo de las 
mujeres. Las mujeres que representan esa fuerza de tra-
bajo que no es reconocida, que sostienen la organización 
de la sociedad capitalista a cambio de su explotación, 
opresión e invisibilización. Necesitábamos escribir, re-
flexionar y visibilizar esto que la historia parecía haber 
olvidado, cualquier reivindicación social que no nos in-
cluyera no se  podía llamar una verdadera revolución. 

Calibán y la bruja nace porque quería demostrar 
que el movimiento feminista necesitaba comprender la 
opresión de las sociedades capitalistas, demostrar que 
el movimiento feminista necesita una dimensión antica-



60

pitalista, comprender cómo la acumulación de capitales 
ha afectado el cuerpo de las mujeres y su nulo acceso 
a diversas oportunidades de desarrollo. El papel de las 
mujeres es central ya que han sido parte fundamental 
del desarrollo de las sociedades, sólo que han sido invi-
sibilizadas, un proceso muchas veces violento, en el que 
el sistema de producción es también violento y su for-
ma de acumulación tiene como base la explotación y la 
opresión.

La gran apuesta de proponer esta reflexión era para 
sumar al movimiento feminista un compromiso por la 
reivindicación del papel de las mujeres, para poder en-
trar en el camino de la argumentación y decir ya no más 
a la explotación del cuerpo de éstas y los sectores sociales 
más vulnerados. Además de que también representaba 
una forma de proponer una nueva apropiación de la ri-
queza social, como cambiar la relación estructural im-
puesta de sometimiento al capital, cambiar la estructura 
de explotación de los cuerpos, del trabajo no valorizado 
ni remunerado, visibilizar que la relación de poderes con 
los hombres, con el capital y el Estado en el capitalismo 
es la forma de explotación más grande hacia las mujeres, 
en la que se exacerban condiciones de precarización, des-
igualdad y explotación.

Considero que no se puede ser feminista si no se está 
en contra del capitalismo, probablemente ésta es una de 
mis afirmaciones más fuertes y que puede causar mucha 
polémica. El feminismo es crear un mundo sin desigual-
dad, no solamente una especie de escalera donde pocas 
mujeres tengan oportunidad de “ascender”, y ascender 
lo coloco entre comillas, ya que el capitalismo genera 
sus propias estructuras de poder en las cuales nunca se 
alcanzará una verdadera condición de igualdad, sólo el 
espejismo del progreso.



61

Soy abolicionista en el sentido de que tenemos que 
abolir todas las formas de explotación del trabajo hu-
mano, mencioné en una entrevista que me realizaron de 
parte del periódico El País el 20 de marzo de 2019: “Si 
soy abolicionista, lo soy con todas las formas de explo-
tación del trabajo humano. Éste es para mí el objetivo, 
que no debemos vendernos de ninguna manera, que se 
puede vivir en una sociedad en la cual la venta de nues-
tro cuerpo, corazón, cerebro o vagina no sea necesaria” 
(Moraleda, 2019: s/p). El abolicionismo en este sentido 
es para mí luchar contra todas las formas de explota-
ción que el capitalismo impone sobre los cuerpos de las 
mujeres, donde nos construye necesidades a través de 
la precarización de nuestras vidas, de dejarnos al límite 
de la necesidad, donde lo único que queda para muchas 
es la venta de sus cuerpos. El abolicionismo debe con-
templar la trasformación de un sistema, la abolición jus-
to de esas cadenas de opresión, antes que condenar los 
cuerpos que, resultado de esas cadenas, han tenido que 
perder hasta sus condiciones de dignidad a cambio de la 
sobrevivencia más básica.

Para mí, el feminismo anticapitalista es la base de las 
luchas feministas, reflexionar y criticar el proceso de glo-
balización capitalista y sus efectos en todo el planeta es 
fundamental para transformar. De alguna forma, todos 
los movimientos se deben unir para poder derrocar la cri-
sis en la que está la acumulación, ya que muchas de sus 
consecuencias siempre son guerras, despojo y opresión, 
muchas veces esta explotación se intensifica y se impri-
me en el cuerpo de las mujeres de una forma más agresi-
va. Esta crisis debido a la precarización y la vulneración 
que ya ha marcado sus vidas y sus cuerpos durante años 
se acrecienta con el paso del tiempo.

En la actualidad, la crisis se ha exacerbado con las 
condiciones a las que se ha visto expuesta la humani-



62

dad, ha trasladado las fábricas a las casas donde las 
mujeres trabajan jornadas dobles o triples, no solamen-
te eximiendo al Estado, sino a los particulares de las 
responsabilidades que tienen con toda la clase obrera y 
trabajadora. Dejan de asumir los costos del trabajo exi-
giendo los mismos resultados, pero sin tomar en cuenta 
que las mujeres, además de realizar el trabajo “formal”, 
deben realizar labores de cuidado, de profesoras y las 
clásicas responsabilidades puestas sobre sus hombros de 
acuerdo a los estereotipos culturales. La carga de trabajo 
en el hogar es en su mayoría asumida por las mujeres, 
donde sus jornadas se vuelven de 24 horas de trabajo 
constante y muchas de las actividades sin una remune-
ración ni reconocimiento.

El salario se vuelve una fuente de dominación, ya que 
el capitalismo crea la necesidad y dependencia debido a la 
precariedad, vende la ilusión de que se alcanzarán otras 
formas de vida, pero esto sólo es un engaño, ya que la acu-
mulación del capital solamente pertenece a un puñado de 
personas, y la explotación de la fuerza de trabajo se vuelve 
un círculo constante que permite la dominación de unos 
sobre otros, y, en el caso de las mujeres, la dominación 
del hombre sobre ellas, manteniendo bajo su dominio su 
toma de decisiones, debido a la necesidad y la dependen-
cia económica que muchas generan hacia sus proveedores, 
resultado de la desigualdad estructural y el nulo acceso a 
otras oportunidades de desarrollo.

Así, el cuerpo de las mujeres se ha vuelto a lo largo de 
la historia un instrumento y medio de sujeción, despo-
jarlas de su dignidad y libertad por medio del control y 
el miedo, exhibir sus cuerpos como objetos dominados es 
una forma de mandar un mensaje de control. La historia 
que se ha marcado en el cuerpo de las mujeres durante 
siglos, también tiene que ver con la historia atroz que 
hemos vivido llamada la “caza de brujas”. Durante cen-
turias, tal como apetece a los contextos, las mujeres han 



63

sido acusadas de ser enemigas de la humanidad, de una 
u otra forma siempre han encontrado el pretexto para es-
candalizar y cuestionar nuestros actos, hemos sido com-
paradas como la personificación del mal, comparadas con 
el demonio, en muchas ocasiones hasta en enemigas de 
los Estados o hasta del orden “natural” de las cosas.

Cualquier mujer que se opusiera al orden histórico 
de sumisión y opresión corría el riesgo de ser arrestada, 
quemada y torturada, y sus cuerpos siempre exhibidos 
como objetos que sirvieran de ejemplo de aquello que es-
taba prohibido hacer o pensar. Describo en uno de mis 
libros, Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación 
originaria, que

la ejecución era un importante evento público que todos 
los miembros de la comunidad debían presenciar, inclui-
dos los hijos de las brujas, especialmente sus hijas que, en 
algunos casos, eran azotadas frente a la hoguera en la que 
podían ver a su madre ardiendo viva. La caza de brujas 
fue, por lo tanto, una guerra contra las mujeres; fue un in-
tento coordinado de degradarlas, demonizarlas y destruir 
su poder social (2015: 307).

Con la muerte de las mujeres y su sufrimiento daban 
un ejemplo a otras que no podían controlar su cuerpo, 
sus actos o pensamientos, con ello mantenían el con-
trol y sometimiento para que a ninguna se le ocurriera 
ni siquiera pensar en reproducir actos que no estaban 
permitidos.

Pero no solamente atentaban contra las mujeres que 
consideraban enemigas de su orden establecido, sino 
también contra aquellas que se atrevían a desafiar sus 
costumbres, mujeres que ejercían las ciencias médicas 
naturales eran condenadas porque su poder de curar era 
acusado de magia oscura, las parteras fueron orilladas 
a dejar de practicarlo, las mujeres empobrecidas que se 



64

oponían a su empobrecimiento y maldecían de su exis-
tencia eran expropiadas de sus tierras y sus lugares don-
de vivían.

Así nace uno de los fundamentos de la construcción 
del concepto de la feminidad como la figura debilitada, 
que no posee razón, que es inclinada al mal por natura-
leza, por lo tanto, deben ser subordinas al control social 
y ello ha servido como justificación para hacer de las mu-
jeres sirvientas de los hombres, sirvientas de un sistema, 
sirvientas de la opresión.

Las mujeres eran acusadas porque no se sometían o 
practicaban las costumbres del poder, poder que preten-
día dominarlas, su resistencia les significaba la muerte 
acusadas de brujas, la caza de brujas intenta justificar 
el castigo ejemplar ante la desobediencia, ante la rebel-
día de aquellas que osaran despojarse de sus cadenas. 
Muchas veces sus actos ni siquiera significaban acciones 
que atentaran contra la vida, o que causaran un desor-
den social, simplemente el hecho de no seguir el manda-
to impuesto de las creencias era para ellos un acto desa-
fiante a su poder. Este fenómeno a lo largo de los años 
ha sido ridiculizado en algunas sociedades, tanto que le 
han restado importancia a este proceso que socialmen-
te persiguió a muchas mujeres, las sometió y asesinó en 
nombre de ese supuesto orden.

Así es como la cacería de brujas se convirtió en un 
acto refrendado socialmente y permitido en nombre del 
“orden social”, con los años se ha transformado, los casti-
gos en el cuerpo de las mujeres se han diversificado, mu-
chas veces en un sentido más cruel, aunque el fondo es 
el mismo, exhibir sus cuerpos violentados públicamente, 
para enseñarnos que no debemos vestir de determinada 
forma, que no debemos andar por determinados lugares, 
que no debemos decir determinadas cosas, que no debe-



65

mos. La nueva cacería de brujas intenta apagar la voz 
de las mujeres sobrevivientes, la voz de las mujeres que 
han sido perseguidas durante siglos, la voz de nuestras 
ancestras que corre por nuestras venas, nuestro papel no 
sólo será el valor de la resistencia, sino el valor de la rei-
vindicación, de devolver la dignidad a nuestros cuerpos, 
de devolvernos la libertad.

Biografía

Silvia Federici (Parma, Italia, 24 de abril de 1942) es una  
escritora, profesora y activista  feminista  italo-estadouni-
dense. En sus trabajos concluye que [... las labores] repro-
ductiva y de cuidados que hacen gratis las mujeres son la 
base sobre la que se sostiene el  capitalismo. En los años 
setenta fue una de las impulsoras de las campañas que co-
menzaron a reivindicar un salario para el trabajo domés-
tico  realizado por las mujeres sin ninguna retribución ni 
reconocimiento como demanda de la  economía feminista. 
En la década de 1980 trabajó durante varios años como 
profesora en Nigeria. Ambas trayectorias convergen en dos 
de sus obras más conocidas: Calibán y la bruja: mujeres, 
cuerpo y acumulación originaria  (2004) y  Revolución en 
punto cero: trabajo doméstico, reproducción y luchas femi-
nistas  (2013). Se sitúa en el movimiento autónomo dentro 
de la tradición marxista a la que critica desde el feminismo 
por considerar que Marx solamente valoró el trabajo asala-
riado  y obvió el trabajo reproductivo (“El patriarcado del 
salario”). En la actualidad es profesora emérita de la Uni-
versidad Hofstra en Nueva York.



66

Trayectoria

Creció en Italia y viajó a Estados Unidos en 1967 para estu-
diar filosofía en la Universidad de Búfalo. 

En 1972, Federici participó en la fundación del Colec-
tivo Feminista Internacional, organización que puso en 
marcha la campaña internacional Wages For Housework 
(wfh) a favor del salario por el trabajo doméstico. Con otros 
miembros de la organización como  Mariarosa Dalla Cos-
ta  y  Selma James, y con autoras feministas como  Maria 
Mies y Vandana Shiva, Federici ha sido fundamental en el 
desarrollo del concepto de “reproducción” como una clave 
para las relaciones de clase, de explotación y dominación 
en contextos locales y globales, así como en el centro de las 
formas de autonomía y los comunes. 

En los años ochenta dio clases en la Universidad de Port 
Harcourt  en Nigeria, y posteriormente se incorporó como 
profesora de filosofía política y estudios internacionales en 
el New College de la Universidad Hofstra, universidad de 
la que es profesora emérita y Teaching Fellow. En los años 
ochenta fue cofundadora del Committee for Academic Free-
dom in Africa, organización dedicada al apoyo de las luchas 
de estudiantes y profesorado en África contra los ajustes 
estructurales de las economías de África y los sistemas 
educativos. También es miembro de la asociación Midnight 
Notes Collective.

De 1987 a 2005 publica una serie de trabajos incluyen-
do el aclamado  Calibán y la bruja: la mujer, el cuerpo y 
la acumulación originaria (Autonomedia, 2004), traducido 
a numerosos idiomas. El libro detalla la relación entre los 
juicios de brujas europeas de los siglos xvi y xvii y el ascenso 
del capitalismo, destacando la relación continua entre la 
opresión y la acumulación en el desarrollo capitalista […].



67

Publicaciones

Libros como autora

•	 (1984) (con  Leopoldina Fortunati)  Il grande Caliba-
no. Storia del corpo sociale ribelle nella prima fase del 
capitale.

•	 (2004) Il Femminismo e il Movimento contro la guerra 
usa, in Derive Approdi (núm. 24).

•	 (2004) Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumu-
lación originaria  (Caliban and the Witch: Women, the 
Body and Primitive Accumulation). Brooklyn, ny: Auto-
nomedia (edición española en la editorial Traficantes de 
Sueños).

•	 (2012) Revolution at Point Zero: Housework, Reproduction, 
and Feminist Struggle, Brooklyn / Oakland: Common No-
tions / pm Press.

•	 (2013) Revolución en punto cero: trabajo doméstico, re-
producción y luchas feministas, Traficantes de Sueños.

•	 (2018) El patriarcado del salario. Críticas feministas al 
Marxismo, Traficantes de Sueños.

Libros como editora

•	 (1995)  (ed.) Enduring Western Civilization: The Con-
struction of the Concept of Western Civilization and Its 
“Others”. Westport, CT, and London: Praeger.

•	 (2000) (ed.) A Thousand Flowers: Structural Adjustment 
and the Struggle for Education in Africa. Africa World 
Press.

•	 (2000) (eds.) African Visions: Literary Images, Political 
Change, and Social Struggle in Contemporary Africa. 
Westport, CT, and London: Praeger.



68

Conferencias y archivos de audio

•	 Silvia Federici, recorded live at Fusion Arts, NYC, (11.30.04).
•	 Audio from a talk entitled The Body, Capitalist Accumu-

lation And The Accumulation Of Labour Poier by Silvia 
Federici for Bristol Radical History Group (Wikipedia, 
s/a: s/p).

Biografía tomada de Wikipedia (s/a). 

Tomada de <https://commons.wikimedia.org/w/index.php?cu-
rid=65711133>.



69

Ejercicio de reflexión

Silvia Federici nos habla sobre la cacería de brujas, nos 
relata cómo a lo largo de la historia las mujeres fueron 
castigadas por no acatar un sistema de opresión que li-
mitaba su libertad, que violentaba sus cuerpos y los ex-
hibía lastimados para que sirvieran de ejemplo a otras 
mujeres, esto dejó una marca en muchas que decidieron 
guardar silencio a cambio de conservar su vida. En la 
actualidad hay violencias y muchas cosas que nos obli-
gan a callar y que seguimos guardando para conservar 
la vida. Te invitamos a escribir lo que ya nunca quieres 
callar, escribir para que nuestras palabras nunca más 
sean silenciadas…



70

Ahora te invitamos a buscar la siguiente canción, can-
temos juntas porque somos las nietas de las brujas que 
no pudieron quemar…

“La otra mitad”, Pilu Velver

Rompamos las promesas que hicimos sin hablar 
Forzadas por la herencia de nacer mujer 

Crecimos con el miedo de ser más frágiles 
Perdimos privilegios por nacer mujer

Somos, somos las nietas de las brujas 
Que no, que no pudisteis quemar 

Somos la otra mitad 
Sintamos nuestra fuerza, la gran sororidad

Bailemos en la hoguera de vivir mujer 
Vencimos su cinismo en tierras vírgenes 
No habrá más terrorismo por vivir mujer

Somos, somos las nietas de las brujas 
Que no, que no pudisteis quemar 

Somos la otra mitad, la secuestrada

Somos legión, somos manada, somos más 
Somos, somos guerreras y esta lucha ya no 

Ya no, se puede parar somos más de la mitad

Ah-ah; uh-uh-uh-uh, uh-uh-uh-uh 
Las nietas de las brujas



71

Cuestionario para reflexionar sobre las ideas de las 
mujeres filósofas

1.	 Escribe una idea descrita por Silvia Federici que te 
haya parecido una contribución a la lucha de las mu-
jeres.

2.	 ¿De qué manera crees que sus ideas te pueden servir 
para tu participación política?



72

Referencias

Federici, Silvia (2015), Calibán y la bruja. Mujeres, cuer-
po y acumulación originaria, Tinta Limón, Buenos 
Aires.

Moraleda, Alba (2019), “‘Si soy abolicionista lo soy con 
todas las formas de explotación del trabajo humano’”, 
en El País, 20 de marzo, recuperado el 22 de marzo 
de 2021, de <https://elpais.com/elpais/2019/03/20/mu-
jeres/1553071085_109576.html>.

Parodi, Camila, y Laura Salomé Canteros (2018), “Sil-
via Federici: ‘Hay alternativa al capitalismo’”, en 
La Tinta. Periodismo hasta mancharse, 2 de no-
viembre, recuperado el 27 de marzo de 2021, de 
<https://latinta.com.ar/2018/11/silvia-federici-hay- 
alternativa-al-capitalismo/>.

Velver, Pilu (2019), “La otra mitad”, en Youtube, 27 de 
junio, recuperado el 22 de marzo de 2021, de <https://
www.youtube.com/watch?v=yVlBU76Hwb8>.

Wikipedia (s/a), “Silvia Federici”, en Wikipedia. La en-
ciclopedia libre, recuperado el 20 de marzo, de <ht-
tps://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Silvia_ 
Federici&oldid=132901565.>.



73

JUDITH BUTLER

Mi nombre es Judith Butler y nací en Estados Unidos 
en 1956, desde muy joven tuve contacto con la filosofía 
ya que parte de mi familia me lo inculcó desde siempre, 
desde una etapa muy temprana me interesé en reflexio-
nar sobre los límites del sujeto, la función del lenguaje 
en la constitución de la subjetividad y su articulación 
con el poder. Me preguntaba ¿si hablar es actuar, qué 
problemas se derivan de ello?, ¿cuál es la configuración 
que le damos a la realidad a través de nuestros actos, 
cómo es que nombramos estos actos? Cada concepto que 
mencionamos sin duda nos ayuda a decir algo de nues-
tra realidad, pero ¿qué pasa cuando un concepto no es 
suficiente para captar la totalidad de la realidad? En ge-
neral, éstas fueron muchas de las dudas que impulsaron 
mis primeras reflexiones filosóficas en torno a la relación 
de la objetividad y aquello que la nombra.

Con el tiempo me interesé por escribir y reflexionar 
sobre cómo la gente puede vivir más libre, con más sen-
sación de igualdad y cómo hacer que sepan que la jus-
ticia se puede alcanzar en este mundo. Comencé a in-
teresarme por participar en diversos movimientos que 
luchaban contra la discriminación y pronto me acerqué 
a otros movimientos feministas y de la comunidad Lés-
bico, Gay, Bisexual, Transexual, Transgénero, Travesti 
e Intersexual.

Al pensar en mi realidad contemporánea me encon-
tré con un problema que tiene que ver con la inteligibili-
dad: de qué manera, para explicarnos nuestra realidad, 
acudimos a las categorías históricas y si éstas realmente 
responden a la realidad contemporánea, qué pasa si son 
el problema, qué ocurre si estas categorías ya no están 



74

nombrando nuestra realidad. A las sociedades les cuesta 
mucho asumir la responsabilidad de encontrar catego-
rías que puedan hablarnos de lo que nos rodea, de alguna 
manera se sienten cómodas con lo nombrado, pero cuan-
do la realidad irrumpe con cosas o hechos que habían 
permanecido invisibilizados y que ahora necesitan ser 
nombrados, muchas veces esos cambios no son aceptados 
o simplemente pretenden desecharse porque no encajan 
con el orden de lo establecido, estas realidades irrumpen 
muchas veces porque ya no quieren permanecer ocultas.

Necesitamos construir caminos de reflexión que nos 
ayuden a comprender cómo se naturalizan y normali-
zan ciertas formas de nuestro pensamiento que imponen 
normas, formas de actuar y de nombrar cosas o acciones 
también. Es ahí donde podemos hallar las contradiccio-
nes, pero también la necesidad de trabajar sobre la rela-
ción pensamiento y realidad concreta.

Vulnerabilidad o precariedad son conceptos que me 
interesé en trabajar y analizar, ya que muchos secto-
res poblacionales sufren de los estragos de un orden que 
minimiza el valor de la vida humana y sólo hace de éste 
una construcción política. Debemos comprender que 
hay esquemas conceptuales que controlan lo que somos 
capaces de reconocer, nos hacen sólo reconocer algunas 
vidas como valiosas, nos delimitan lo que podemos en-
tender como humanos. Menciono en mi libro Sin miedo 
formas de resistencia a la violencia de hoy: “si las dife-
rencias de clase, raza o de género se inmiscuyen en el 
criterio con que juzgamos qué vidas tienen derecho a ser 
vividas, se hace evidente que la desigualdad social des-
empeña un papel muy importante en nuestro modo de 
abordar la cuestión de qué vidas merecen ser lloradas” 
(2020: 41). Sin embargo, considero que entender la vida 
es entenderla como un objeto valioso que se le debe reco-
nocer a todos y todas, independientemente de cualquier 
orden político o circunstancias que la rodean. No puede 



75

haber un distingo entre si una vida es más valiosa que 
la otra, porque si partimos de ello, la pérdida de algunas 
vidas parece no importarle a algunas personas.

Si la vida de alguien es reconocida como una amena-
za en la construcción social y en el imaginario colectivo, 
ésta se considera que no debe ser valorada, por lo tanto, 
hay sociedades que vulneran y precarizan a sectores que 
no coinciden con su orden establecido y los vuelven una 
amenaza que debe ser destruida, desterrada, olvidada o 
aniquilada.

Por ello, he considerado que un gobierno democráti-
co debe representar todas las voces, debe poder ponerse 
como principio el valor de la vida, el valor de la igualdad. 
Un gobierno democrático que también es feminista, está 
poniendo dentro de sus finalidades el trato igualitario y 
la libertad de todos y todas, sin embargo, la democracia 
que no encarne los principios de libertad y de igualdad 
no representa la voz de las mujeres, ni de las minorías 
vulneradas y de lo otro. 

A aquello que no entra dentro de las categorías bi-
naristas impuestas socialmente se le arrebata ese valor 
primordial de la vida, ya que las normas sujetan a un 
solo modelo heteronormativo y se pueden utilizar para 
vulnerar y precarizar la existencia; para hablar de un 
gobierno realmente democrático se debe escuchar a to-
das las voces y dejar de invisibilizarlas.

En cuanto a mi reflexión sobre el capitalismo y el pa-
triarcado considero que mantienen una relación intrín-
seca en la que las mujeres trabajan, pero su trabajo no 
es valorado ni reconocido; es más bien explotado en el 
ámbito de lo público y lo privado. Si en los hogares hay 
desigualdad e inequidad en las responsabilidades, esto 
se traduce o transporta también al ámbito social, donde 
estructuralmente ya existe un orden que fomenta inclu-
so institucionalmente esas desigualdades. La conciencia 
pública debe conciliar con la conciencia privada, se debe 



76

trabajar para superar en un nivel cultural esas desigual-
dades para que los hombres no sólo lo vean como una im-
posición social con la que fingen cumplir para ser política-
mente correctos, deben superarlo para volverlo realmente 
una condición de respeto a la igualdad en los diversos 
entornos de sus vidas, y que la transformación realmente 
se dé a través de deconstruir las conciencias privadas.

He considerado que mi reflexión sobre el feminismo 
ha causado mucha polémica, el feminismo para mí es un 
movimiento que está en contra de la violencia, en contra 
de todas las formas de violencia, por supuesto que pueden 
sentirse representadas las mujeres, ya que la voz femi-
nista siempre está denunciando el abuso, el control y la 
violencia ejercida sobre nuestros cuerpos, pero también 
pueden sentirse representados todos aquellos que han 
sufrido o han sido víctimas de algún tipo de violencia, es 
decir, un mundo donde la violencia es algo estructural 
y sistemático, probablemente va a generar violencia no 
sólo en contra de las mujeres sino contra todos aquellos 
y aquellas que no coincidan con ese ejercicio del poder, 
es por ello que el feminismo, al ser una voz de denuncia, 
siempre va a ser una forma de identificación donde nos 
podemos sentir representados. 

El feminismo, además, ha construido a lo largo de la 
historia propuestas de análisis social, político y cultural, 
ha trabajado en teorías y propuestas para poder trans-
formar la realidad violenta que ha aquejado a las socie-
dades por tantos años. Es por ello que el desconocimiento 
sobre el feminismo y sus principios transformadores hace 
que sea injustamente despreciado por muchas y muchos, 
porque no logran comprender el cambio tan trascenden-
tal que propone.

Por esta gran responsabilidad que ha asumido la lu-
cha feminista al adoptar no sólo una actitud combativa 
y de denuncia sino también de reflexión y propuestas 
transformadoras, debe contemplar que su lucha no sólo 



77

es en nombre de las mujeres, sino considerar que su lu-
cha por la construcción de sociedades más igualitarias 
también es en nombre de todos aquellos sectores que han 
sido vulnerados y precarizados. Esto no significa que sea 
responsabilidad de las feministas transformar la reali-
dad, sino incluir en su lucha aquello que por años no ha 
sido nombrado, aquello que aunque no se presente con 
cuerpo de mujer es capaz de luchar por los mismos idea-
les, de igualdad, libertad y justicia. Creo que, por ello, mi 
percepción del feminismo hace que no muchas se sientan 
identificadas, ya que consideran que no antepongo como 
principio la luchas de las mujeres, pero ya que hay mu-
chos otros individuos que no se identifican exactamente 
en el concepto de mujer, una lucha que ponga los dere-
chos de las mujeres sólo en tanto exista una identifica-
ción con el concepto de mujer, terminará representando 
sólo una lucha sesgada.

Me gustaría hablarles sobre el concepto de género, 
gran parte de mis reflexiones las he dedicado especial-
mente a deconstruir el sistema binario sexo genérico he-
teronormativo, que por años ha formado parte de nuestra 
construcción de quienes somos, de nuestras identidades y 
nuestras formas de nombrarlas. Las sociedades han sido 
conformadas para enseñarnos que sólo hay dos opciones, 
como si fuera algo natural, como si naciéramos con dos 
opciones, o se es hombre o se es mujer, y dejan fuera a 
todas aquellas personas que no se identifican con este 
binarismo. El género se define como una construcción so-
cial, las relaciones que establecemos están determinadas 
a través de las características que vamos colocando en 
los individuos donde se espera una acción en respuesta 
a esas designaciones. La identidad asume roles sociales 
que se van ajustando a las necesidades para lograr la 
aceptación o el reconocimiento, sin embargo, el deseo y la 
sexualidad de las personas y su forma de mostrarlo, mu-
chas veces no encajan con esas imposiciones binaristas 



78

del género, muchas veces nuestros deseos pueden variar 
y se topan con una limitante conceptual que no permite 
que exista la libertad de elección y acción.

Es por ello que para mí el género es un acto performa-
tivo, el género no es algo que esté contenido en el cuerpo 
sexuado, ni en la psicología, ni en la interioridad de for-
ma natural en las personas. Éste se constituye en actos, 
modos de ser, de vestir, de actuar; configurarse de esta 
forma es asumir un compromiso con nuestra identidad, 
subvertir es resignificar con esos actos nuestras identida-
des. En la cotidianidad se vuelven una forma de vida, ac-
tos que producen efectos y que pueden ir transformando 
la visión de una realidad que se considera estática.

Sin embargo, es importante preguntarnos ¿cómo es 
que llegamos a identificarnos con tal o cual género? Si 
estas construcciones categóricas de ser hombre o mujer 
anteceden a nuestro nacimiento, bastaría únicamente 
con que alguien se fije en nuestras características bio-
lógicas para inclinarnos a tal o cual identidad y empe-
zar a vivirla sin problema; la gran problemática surge 
cuando aun teniendo ciertas características biológicas, 
la forma de vivir la sexualidad y el deseo no encajan con 
las características que se “deberían cumplir” para poder 
decir que somos de tal o cual género. Es ahí donde, al no 
encajar, hay un gran sector de personas que comienzan 
a ser segregadas y discriminadas, ya que salen fuera de 
este orden.

¿Qué hacemos entonces con este problema?, ¿el pro-
blema gira en torno únicamente a la asignación de gé-
nero? Una de mis propuestas que he sumado al análisis 
sobre el género es identificar que el sexo también es una 
construcción social. Es una construcción que se va impri-
miendo en los cuerpos de acuerdo a ese binarismo, por 
lo que se convierte en una limitante para el género ya 
que sólo asigna dos opciones como naturales, si tomamos 
en cuenta que esa asignación sexual en la realidad con-



79

temporánea ya se puede transformar, entonces aquellas 
categorías comienzan a no ser suficientes para nombrar 
lo existente. 

Definitivamente, la performatividad del género es 
para mí entonces esa forma de comprender la realidad 
de los cuerpos, su diversidad, la libertad de expresar su 
identidad, su sexualidad y de construir el camino a la 
deconstrucción estática sobre lo heteronormativo y el 
binarismo.

Sé que puede resultar bastante complejo asumir es-
tas reflexiones, que incluso algunos sectores del feminis-
mo no coinciden con estas ideas y mucho menos secto-
res conservadores de las sociedades, sin embargo, estoy 
convencida de que nombrar lo invisibilizado por muchos 
años no sólo es hablar de las “mujeres”, también es sus-
tantivo para nombrar a todos y todas aquellas que están 
construyendo también un lugar en este mundo, un lugar 
donde puedan ser tratados como personas.

Para reflexionar sobre la persistencia del cuerpo me 
gustaría contemplar algunas ideas que de alguna forma 
han limitado el concepto de persona en la actualidad:

•	 No se considera persona a todo aquel o aquella que 
sale del orden normativo heterosexual y binarista 
(la neutralidad queda fuera).

•	 Los cuerpos tienen significado sólo a partir de los 
órganos sexuales, lo cual puede contradecirse con 
el género.

•	 Ser hombre o mujer no se encuentra prescrito sólo 
a la condición biológica, sino también a la identi-
dad que se halla determinada como construcción 
social y el imaginario que regula nuestra identi-
dad, nuestras acciones y nuestros cuerpos, pero 
esta imposición de las identidades binarias no al-
canza para nombrar lo existente.



80

•	 Esta contradicción entre lo sexual y la identidad 
en ocasiones es excluyente e insuficiente para po-
der definir otras identidades.

¿Qué pasa entonces con estos cuerpos que desean bus-
car un lugar en la sociedad? Su materialidad es pensada 
como un hecho dado por naturaleza, sin embargo, este 
efecto del poder en la construcción de su materialidad 
es el punto de partida para deconstruir a partir de esta 
reflexión un orden que deje de invisibilizarlos.

Considero que esta forma de pensamiento nace a par-
tir de mi postura posestructuralista, mi crítica a las co-
rrientes de pensamiento estructuralista tiene por base 
que, desde esa construcción conceptual para ordenar 
el mundo, van dejando fuera todo aquello que no entra 
dentro de su orden establecido; con el pretexto de que 
no puede haber ambigüedad en la correspondencia on-
tológica con la objetividad, establecen categorías que si 
bien han dado orden a las relaciones humanas, éstas se 
transforman constantemente y nos van poniendo enfren-
te siempre la necesidad de contemplar que las categorías 
a veces no pueden contener la totalidad del significante. 
Esto produce un choque con la realidad, porque nos da-
mos cuenta de que no hay conceptos absolutos, que he-
mos alcanzado sólo etapas de las categorías, pero que este 
orden en el que se crean constantemente nos rebasa en la 
cotidianidad y va irrumpiendo con nuevas necesidades de 
cosas, personas y acciones que necesitan ser nombradas. 
Pensar entonces nuestras realidades a través del poses-
tructuralismo es esta posibilidad de deconstruir las cate-
gorías para desnaturalizar las que violentan, segregan o 
invisibilizan. El género y la realidad son performativos y 
como tales debemos pensarlos.

Uno de mis escritos que habla sobre género, sexua-
lidad y feminismo es El género en disputa, que es con-
siderado una de las aportaciones más recientes para el 



81

feminismo, la filosofía y la teoría política, mi propuesta 
es establecer un diálogo serio de reflexión. Mi interpela-
ción al feminismo es radical, mis críticas al uso del “no-
sotras las mujeres”, una categoría que puede tornarse 
excluyente ya que funciona bajo la lógica del principio 
binario y heteronormativo, como si sólo existiera una 
naturalización sobre el género y el cuerpo, ha traído al 
escenario una reflexión polémica, la propuesta de desna-
turalizar las definiciones binarias, a partir de explicar 
que los cuerpos sexuados son una construcción de género 
y no una condición meramente natural, es el punto deto-
nante para interpelar no sólo la realidad sino también la 
categorización de la misma.

¿Qué pasa con la violencia que se genera ante las de-
signaciones binarias? En un primer momento son exclu-
yentes sociales, las poblaciones son castigadas y ridicu-
lizadas, el ejercicio de poder se adjudica la organización 
social y por lo tanto la limita, limita su acceso al concepto 
de ser humano e introduce sólo un orden u organización 
social donde hay quienes nos son considerados como 
humanos.

Muchas veces el ejercicio del poder configura un dis-
curso y orden en un supuesto respeto a los derechos hu-
manos, construye una visión de ser políticamente res-
ponsables y de actuar correctamente, pero esto sólo lo 
hace en torno a sus consideraciones de aquellos que me-
recen ser contemplados dentro de su categoría de seres 
humanos, a aquellos cuerpos que considera deben ser 
respetados les otorga el privilegio de acreedores de dere-
chos. Esta configuración que, incluso, es institucionaliza-
da, se vuelve un acto de exclusión justificada, de discri-
minación permitida, un doble discurso de opresión que 
termina por precarizar la existencia de los otros que no 
puede dominar, al final es una forma de controlar pero 
también de encadenar existencias, una de las formas de 
ejercicio de la violencia más silenciosa pero más atroz.



82

Es así que la importancia de poder describir la reali-
dad a través de una mirada feminista, de igualdad y de 
justicia, atraviesa todos estos análisis que hasta el día de 
hoy pretendo contribuyan a la reflexión y sirvan de argu-
mento para trabajar la deconstrucción del orden contem-
poráneo que le dé voz y presencia a todos y todas aquellas 
voces excluidas e invisibilizadas por el ejercicio del poder.

Biografía

Judith Pamela Butler nació en Cleveland, Ohio, el 24 de fe-
brero de 1956. Sus padres eran de origen israelí, creyentes de 
la religión judía. Se inició en el pensamiento filosófico a una 
edad muy temprana para los estándares modernos, cuando 
tenía 14 años. 

Sus padres la inscribieron en una escuela hebrea, a la 
cual asistió durante sus años de niña y de adolescente. En 
esta escuela, le fueron inculcadas las ideas de la ética judía, 
las cuales dieron rumbo a su futura vida como filósofa. 

Uno de los rabinos de la escuela judía a la que asistía le 
logró inculcar varias ideas de la filosofía, las cuales llama-
ron la atención de Butler y la encaminaron por esa carrera. 
Estas clases de filosofía fueron originalmente un castigo, 
porque Judith solía hablar mucho en clase cuando era niña.

Estudios avanzados

Su primera institución universitaria fue el Bennington Co-
llege, pero poco después se inscribió en la prestigiosa Uni-
versidad de Yale. Allí le otorgaron una beca para estudiar 
en la Universidad de Heidelberg, en la cual cursó sus estu-
dios en 1979. 

Obtuvo un título de doctorado en filosofía en la Univer-
sidad de Yale en 1984. En lo que respecta a sus creencias 



83

filosóficas, éstas están estrechamente relacionadas con los 
orígenes alemanes de esta ciencia. 

Sus creencias principales derivan del idealismo alemán 
y del trabajo de la Escuela de Frankfurt. Sin embargo, la 
fenomenología también ha influenciado el pensamiento de 
Butler a lo largo de toda su carrera.

Trabajo profesional

Una de las ramas a las que Butler más ha contribuido es al 
posestructuralismo. Este término se refiere a la gran canti-
dad de contribuciones filosóficas generadas por pensadores 
del siglo xx, tales como la misma Butler, tomando inspira-
ción del pensamiento francés.

Las ideas francocentristas desempeñan un rol impor-
tante en el trabajo de la filósofa y en su desarrollo desde 
inicios de los años 1900. 

Durante los últimos años del siglo pasado, Butler se 
dedicó a la enseñanza en varias universidades de Estados 
Unidos. Fue profesora en la Universidad de Wesleyan, la 
Universidad George Washington, la Universidad Johns 
Hopkins y, finalmente, en la Universidad de Columbia. 

En 1998 fue nombrada Profesora de Retórica y Lectura 
Comparativa en la Universidad de California y, desde 1987 
hasta el presente, ha escrito más de 14 obras filosóficas. 

El libro más importante que escribió, en lo que a impac-
to social respecta, es Problemas de género: el feminismo y la 
subversión de la identidad. Este libro presenta al feminis-
mo y al género femenino de una manera única, considerada 
uno de los aportes más significativos de Butler para la filo-
sofía y el movimiento feminista moderno.

Ideas sobre el feminismo

Problemas de género: el feminismo y la subversión de la 
identidad. Este libro de Butler, el más reconocido, puede 



84

ser interpretado como una intervención externa hacia el 
feminismo. El libro cuestiona la existencia de una unidad 
que englobe los sentimientos de las mujeres [...], y habla so-
bre las diferencias entre el feminismo visto desde el punto 
de vista de una mujer blanca, y el feminismo al que puede 
estar sujeto una mujer de color. Las diferencias sociales en-
tre las dos razas son usadas por Butler para explicar las 
diferencias entre los sentimientos de las mujeres. Además, 
este libro retoma el problema de la exclusión de una nueva 
manera. Butler describe como violenta la naturaleza de dar 
un nombre a los “hombres” y a las “mujeres”.

La autora asegura que esas dos categorías forman parte 
de un sistema binario, al cual no todas las personas desean 
pertenecer. Son estas personas, que se sienten excluidas 
del sistema, a las que más afecta el hecho de que sólo exis-
tan dos categorías.

La principal teoría que Butler defiende es que el género 
es un término construido por la sociedad, como consecuen-
cia de la socialización, y concebido por la mayoría de las 
personas a escala global.

Teoría del género

Una de las principales teorías, la cual sirvió como innova-
ción para el movimiento feminista y lgbt, es aquella que 
explica al género como algo constituido por las palabras y 
las acciones. Es decir, el comportamiento sexual de cada 
persona es el que define su género, el cual no debe ser nece-
sariamente “hombre” o “mujer”. 

Butler teorizó extensivamente acerca de la naturaleza 
del género. Según sus teorías, el comportamiento sexual no 
está basado en una esencia natural dictada por el género, 
sino todo lo contrario. El comportamiento humano crea la 
ilusión de que un género particular existe. 

El género, según esta teoría, está constituido por una 
serie de acciones que, erróneamente, se piensa que son el 



85

resultado de pertenecer a un género u otro. El género de 
una persona se juzga conforme a sus acciones; es decir, el 
género existe a partir de las acciones de cada individuo, no 
de manera prescrita. 

Es posible que existan desviaciones en lo que constituye 
a un género. De hecho, Butler las considera inevitables. Es 
a partir de estas variaciones de género que el concepto es 
interpretado por las sociedades.

Naturaleza

La razón por la cual Butler trata tan cercanamente al con-
cepto de género con el concepto de feminismo es por la na-
turaleza similar que comparten ambos términos. 

Además, Butler teoriza que una persona no es capaz de 
decidir a cuál género pertenece. Cada persona tiene una 
“identidad individual”, la cual forma parte de su ser y que 
es imposible de modificar. Se forma y refleja a partir de 
las acciones que lleva a cabo cada individuo en su entorno 
social. 

Este concepto es igualmente aplicable para el feminis-
mo. Las mujeres tienen su propia identidad, pero cada 
identidad es única. Es decir, no existe una unidad, ni si-
quiera dentro de un mismo género, tal como teorizó Butler 
en Problemas de género.

Teoría del sexo

La teoría del género de Butler va más allá de referirse pu-
ramente a la constitución del género femenino o masculino. 
Para la filósofa, el mismo concepto de “sexo” es parte de 
una serie de acciones que lleva a cabo el individuo en la 
sociedad. 

Según su teoría, el sexo se construye a través de accio-
nes porque representa una identidad arbitrariamente dis-
tinta entre una persona y otra. 



86

Para Butler, existen varias palabras y frases que cons-
truyen de manera arbitraria la percepción que las personas 
tienen del género. Por ejemplo, desde el momento en que 
una niña nace y el doctor exclama que “¡es una niña!”, se 
comienza a condicionar la percepción que se tiene de esa 
persona desde su nacimiento.

La filósofa utilizó esta teoría en conjunto con el resto 
para explicar por qué existen las diferentes percepciones 
que se tienen sobre el género de las personas. 

El feminismo, según ella explica, está estrechamente 
ligado con este concepto. Cada mujer construye una percep-
ción distinta de sí misma en el transcurso de su vida.

Críticas al feminismo político

En su libro Problemas de género, Butler critica la aproxima-
ción  que tiene la política feminista en torno al movimiento 
feminista como tal. Según ella, el objetivo que quieren al-
canzar la mayoría de las integrantes de este movimiento es 
excluyente para las mujeres, irónicamente. 

El concepto del género de “mujer” que el movimiento 
busca defender, es el concepto tradicional que se tiene acer-
ca del ser femenino en general. Es decir, el concepto que 
tienen los grupos feministas acerca de su ideología gira en 
torno a un concepto errado, al menos para el pensamiento 
de la filósofa. 

La base de la teoría feminista sólo tiene sentido si se 
parte desde el punto de vista de que una mujer es hete-
rosexual. Según la teoría de Butler, este concepto es muy 
excluyente para un gran porcentaje de mujeres a nivel 
mundial.

Las ideas tradicionales del feminismo la llevaron a du-
dar acerca de la verdadera naturaleza del movimiento. Es 
complicado entender cómo puede un movimiento feminista 
defender los derechos de la mujer si la base teórica en la 
que se sustenta es, en esencia, incorrecta.



87

Cambios al feminismo

Con base en sus críticas al feminismo, enfatizó que se debería 
enfocar en la desestabilización subversiva (pero consciente) 
que se hace al término de “mujer”. Esta desestabilización se 
logra a través de las características de comportamiento que 
son vistas como aceptables para una mujer. 

Además, habló sobre las “parodias de género” y el princi-
pio erróneo de estos conceptos, el cual estaba basado en las 
fallas teóricas en lo que se refiere a la relación entre género, 
sexo y sexualidad. 

Los conceptos usados por Butler para describir a los tra-
vestis engloban una serie de ideas referentes a la coheren-
cia de la heterosexualidad en la sociedad. 

Para ella, los travestis son una unidad fabricada que las 
personas dentro de una sociedad ven como una manera de 
neutralizar el sexo y el género de cada individuo. En reali-
dad, es una manera que ellos tienen de expresarse.

Teoría queer

El trabajo de Butler también sirvió como fundamento para 
la llamada “teoría queer”. Esta teoría engloba una serie de 
textos referentes al estudio de actitudes y comportamientos 
de personas pertenecientes a la comunidad lgbt y a los es-
tudios de las mujeres en general. 

La teoría  queer  se basa en los principios del feminis-
mo, que aseguran que el género es parte del “ser” de cada 
persona, en gran medida inspirada por las ideas de Judith 
Butler. 

El término fue acuñado por una feminista italiana lla-
mada Teresa de Lauretis, a principios de los años noventa. 
La teoría se enfoca en el estudio entre las diferencias entre 
sexo, género y deseo.

Si bien el concepto suele usarse para hacer referencia 
a personas bisexuales u homosexuales, engloba una gran 



88

cantidad de términos referentes a la identidad sexual de 
las personas. 

De hecho, la teoría queer incluye a las personas que han 
decidido cambiar de sexo mediante operaciones especiales 
e incluso a las personas que se visten como si perteneciesen 
al sexo opuesto. Las bases teóricas de este concepto están 
estrechamente ligadas a las ideas que Butler ligó al movi-
miento feminista.

Biografía tomada de Ibarra (2018).

Tomada de https://commons.wikimedia.org/w/index.php?cu-
rid=31967265



89

Ejercicio de reflexión

Judith Butler es una filósofa que ha dedicado muchos de 
sus trabajos y reflexiones a los temas de la igualdad, la 
libertad y la justicia. Te invitamos a escribir tus reflexio-
nes sobre estos conceptos, en la actualidad qué podrías 
decir de ellos:

Cuestionario para reflexionar sobre las ideas de las 
mujeres filósofas

1.	 Escribe una idea descrita por Judith Butler que te 
haya parecido una contribución a la lucha de las mu-
jeres.

“Cualquiera que sea la libertad 
por la que luchamos, 

 debe ser una libertad basada  
en la igualdad”

Judith Butler



90

2.	 ¿De qué manera crees que sus ideas te pueden servir 
para tu participación política?

Mi biografía

Este espacio es para ti mujer, que te atreves a desafiar tu 
realidad, a deconstruirte, a luchar por un mundo mejor, a 
participar políticamente para transformar tu comunidad 
y entorno, a luchar para vivir y construirte libre, que tie-
ne su propia historia de lucha por la dignidad, la justicia, 
la libertad y la igualdad. Tal vez no seamos filósofas, pero 
somos mujeres que nos merecemos contar nuestras histo-
rias porque somos parte de la transformación de nuestro 
país.

Mi nombre es 			   (escribe aquí 
tu historia).



91



92

Referencias

Diario Digital Femenino (2019), “Libros de Judith Butler 
para descargar”, en Diario Digital Femenino, 10 de 
abril, recuperado el 27 de marzo de 2021, de <https://
diariofemenino.com.ar/libros-de/>.

Ibarra, Marco (2018), “Judith Butler: biografía, ideas 
y frases”, en Lifeder, 6 de agosto, recuperado el 25 
de marzo de 2021, de <https://www.lifeder.com/
judith-butler/>.







Mi filósofa de confianza,  
de Maribel Pedroza Villanueva,  

se terminó de imprimir el 5 de agosto de 2021.  
Se tiraron 1 000 ejemplares.






